Articoli RTLU XXV (2/2020) 245-276

Immaginazione: clava della memoria.
Il valore dell’'immaginazione nel pensiero
e nella proposta di Luigi Giussani

Elia Carrai*

11 titolo del presente lavoro, in cui si tenta una prima messa in luce del valore
che 'immaginazione riveste nel pensiero di Luigi Giussani, riprende un’espressione
dello stesso: «I.’immaginazione ¢ il grande strumento della memoria, [...] clava del
guerriero che ¢ la memoria!»1. In questa definizione, sulla quale torneremo, cogliamo
immediatamente il valore concreto, quasi fisico — «clava» — che la facolta immagina-
tiva riveste per il nostro autore, tutt’altro che il vuoto astrattismo con cui siamo soliti
concepire la facolta immaginativa. Allo stesso tempo I'immaginazione ¢ legata qui in
senso strumentale alla memoria, figura centrale nella riflessione teologica di Giussani,
dimensione determinante I’autocoscienza del credente in Cristo. Infine, questa defini-
zione & essa stessa “immaginale” quasi a dire che 'immaginazione la si puo decifrare
pienamente solo nel suo stesso esercizio. Un esercizio che attraversa e “ritma” I'intero
pensiero del nostro autore: il suo dialogare, come il suo scrivere, sono infatti costellati
di un continuo ricorso ad immagini dalla forza evocativa quanto esemplificativa2,

Don Elia Carrai, professore di Teologia Fondamentale presso la Facolta Teologica dell’Ttalia Centrale,
¢ attualmente impegnato in un lavoro di ricerca sulla figura teologica della “contemporaneita di Cri-
sto” presso la Pontificia Universita Gregoriana. Dopo studi liceali scientifici ha conseguito nel 2013 la
Laurea Magistrale in filosofia morale e politica presso I'Universita degli Studi di Firenze, privilegiando
temi quali la genesi dell’epoca moderna, del razionalismo, del personalismo di Emmanuel Mounier e
del pensiero di Tommaso d’Aquino, specialmente le sue valutazioni di carattere economico e politico.
Ha conseguito il Baccalaureato Canonico presso la Facolta Teologica dell'Ttalia Centrale nel 2016 e la
Licenza in Teologia fondamentale presso la Pontificia Universita Gregoriana nel 2018 con una tesi dal
titolo «Il ruolo della ragione nel rapporto fra teologia ed esegesi, nel pensiero di Joseph Ratzinger».
E-mail: eliacarrai@icloud.com.

1 L. GIUssaNl, Dall’utopia alla presenza (1975-1978), Milano 2006, 190.

2 Per comprendere il registro ed il tenore di certi passi che citeremo nel saggio occorre tener presente
quale sia la forma prevalente, come occasione, degli scritti di Giussani; in modo schematico potremmo
distinguerli in: scritti brevi in relazioni ad eventi puntuali (messaggi, articoli di giornale, lettere); opere
scritte (ci riferiamo ad esempio al suo PerCorso, frutto dei suoi anni di insegnamento di introduzione

245



=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

L’immaginazione ¢ quindi #sata da Giussani e, al contempo, tematizzata, illustrata
in numerosi passaggi della sua produzione. Una tematizzazione che appare episodi-
ca nelle sue espressioni, spesa all'interno di dialoghi serrati sulla fede e 'esperienza
propria e dei suoi interlocutori. L’occasionalita di tali giudizi non ci consente tuttavia
di poterli considerare come puramente “estemporanei”: essi sorgono piuttosto da un
orizzonte esperienziale divenuto prospettiva concettuale organica e definita, configu-
ratasi, come si dimostrera, dentro una profonda quanto critica auto-comprensione
della fede stessa. Alcune delle affermazioni sulle quali ci soffermeremo, alle quali
’autore non offre un seguito sistematico, si rivelano cosi come delle “aperture” dalle
quali & possibile scorgere una comprensione articolata della facolta immaginativa e
con essa dell’'intera disposizione conoscitiva dell’'uomo. Pertanto, solamente grazie
ad una lettura corsiva di quei passaggi, cosi abbondanti nei suoi testi, inerenti all’im-
maginazione, e in un tentativo di interpretazione organica, sara possibile scorgere il
valore decisivo della dinamica immaginativa in ordine alla conoscenza e alla stessa
rivelazione nel pensiero di Giussani. Nei limiti del presente saggio articoleremo la
nostra ricerca partendo dal ruolo che «naturalmente» I'immaginazione gioca nel di-
namismo conoscitivo, cosi come Giussani lo delinea; in questo modo sara possibile
scorgere anche i limiti con i quali la facolta immaginativa ¢ destinata naturalmente
a fare i conti, le riduzioni che pud subire. In un secondo momento cercheremo di
cogliere in che modo I’evento rivelativo di Cristo riconfiguri, in modo inedito quanto
permanente, 'immaginazione stessa, introducendola ad una possibilita che la “dilata”
oltre se stessa e, proprio cosi, contribuendo ad un “allargamento” della ragione. Una
volta compreso in che modo I'incontro con Cristo «moltiplichi I'immaginazione», per
dirla con Giussani, sara possibile comprendere anche la sua indispensabilita in ordine
alla «memoria», cio¢ il ruolo che un’immaginazione “salvata” ha nell’autocoscienza
del credente in Cristo. Come afferma Giussani, in quello che risulta il suo contributo
originale al tema in esame: «L.’immaginazione o ¢ il piti grande servizio alla memoria
oppure diventa fantasia e strappa dalla realta»3.

Da questo punto di vista, per quanto si tenti in questo nostro saggio di comincia-
re, con Giussani, da un punto di partenza antropologico, occorre sottolineare come la
possibilita di cogliere le possibilita reali dell'immaginazione, cosi come le tratteggia il
nostro autore, si da solo alla luce dell’incontro con Cristo. Per questo motivo il ruolo
che 'immaginazione gioca ¢ da Giussani delineato sempre nel chiaroscuro di un “pri-
ma” e di un “dopo” rispetto all’iniziativa rivelativa di Dio. Se infatti 'immaginazione
puo costituirsi, come I'autore afferma, quale «il piti grande servizio alla memoria»,

alla teologia); trascrizioni di discorsi ed eventi (interventi pubblici, predicazione di esercizi spirituali);
trascrizioni di dialoghi (sia di ambito assembleare, sia in contesti piti familiari). Sono i testi di natura
dialogica, assieme alle trascrizioni di interventi e predicazioni, a costituire la parte pitt abbondante nel
corpus dei suoi scritti.

3 L. GIussant, Uowmeini senza patria (1982-1983), Milano 2008, 36.

246



Elia Carrai

egli non manca mai di sottolineare come la facolta immaginativa possa rimanere pura
fantasticheria, distrazione e divagazione rispetto alla realta. La lettura che tenteremo
del pensiero di Giussani per quanto riguarda 'immaginazione ¢ una comprensione,
anche nella dimensione naturale di quest’ultima, che si svolge tutta dentro la luce
dell'incontro con Cristo.

1. Uimmaginazione nell’'uomo

Una “partenza” che potremmo definire antropologica ci sembra rispecchiare, an-
che nel caso specifico dell'immaginazione, I’approccio teologico fondamentale del
nostro autore: infatti, come egli afferma, «non sarebbe possibile rendersi conto pie-
namente di che cosa voglia dire Gest Cristo se prima non ci si rendesse bene conto
della natura di quel dinamismo che rende uomo I'uomo»#. Quindi, per comprendere
in che modo I'immaginazione possa essere “brandita” alla luce dell’avvenimento cri-
stiano, rimane decisivo comprenderla innanzitutto quale dinamismo naturalmente
umano.

1.1. Immaginazione: dinamismo naturale della ragione

L’immaginazione si configura per Giussani come «lavoro del dinamismo naturale
della ragione»3. Non possiamo in questa sede proporre una trattazione esauriente dei
concetti di ragione e ragionevolezza in Giussani®: basti qui sottolineare quei tratti utili
alla comprensione del rapporto strutturale tra ragione e immaginazione. Per il nostro
autore, infatti, la ragione ¢ innanzitutto capacita di rendersi conto delle cose?, essa
consente all'uomo di prender coscienza del reale: una presa di coscienza tanto pit
«adeguata» quanto piti comprensiva della totalita dei fattori in gioco nel reale stessos8.

4 L. Giussani, All'origine della pretesa cristiana. Volume secondo del PerCorso, Milano 2011, 3. Si veda
anche S. ALBERTO, PerCorso alla ricerca del volto umano. L'antropologia di Luigi Giussani, in Luigi
Giussani. Il percorso teologico e 'apertura ecumenica, a cura di G. PAXIMADI — E. PRATO — R. Roux — A.
ToMBOLINI, Lugano-Siena 2018, 67-79.

5 GIUSSANL, All'origine della pretesa cristiana, 14 (nota).

6 Per una comprensione del concetto di ragione in Giussani rimandiamo innanzitutto a L. GIUSSANI, I/
senso religioso. Volume primo del PerCorso, Milano 1997, 3-30.

7 Cfr. ibid., 23.

8 Laccezione di adeguamento in Giussani ¢ di chiara derivazione tomista, come dimostrano i molteplici
riferimenti (oltre in sedici testi) all’espressione dell’aquinate Veritas consistit adaequatio rei et intellectus
(TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, 1, q. 21, art. 2 c). Allo stesso tempo, tale comprensione della
ragione e di cosa si debba intendere con ragionevole ¢ debitrice di un altro testo caro al nostro autore di

247

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

«[...]1a ragione & come un occhio spalancato sulla realta, che beve avidamente la realta, ne regi-
stra i nessi, le implicazioni, ne discorre, corre dentro il reale, da una cosa all’altra, conservandole
tutte nella memoria e tende ad abbracciare tutto»®.

Ed & proprio in questa possibilita per la ragione di abbracciare tutto, conservando
tutto nella memoria, che 'immaginazione, secondo Giussani entra in giocol0. Per
Giussani il dinamismo originale della ragione si manifesta come la possibilita di
un’«apertura alla totalita» della realtall, ed ¢ in tale dinamismo che I'immaginazione
gioca il suo ruolo «ancillare»12. Quest’ultima permettere di cogliere il mondo secon-
do un orizzonte di totalita, proprio in quanto consente alla ragione di spingersi a
dove il puro concetto non puo avere presa immediata, permettendo alla razionalita di
lavorare secondo una prospettiva pitt ampia del puro dato fenomenico che ha davan-
ti. La facolta immaginativa consente cosi che si fissino ed imprimano alla coscienza
del soggetto quelle immagini necessarie al conoscere stesso, determinanti lo svolgersi
del pensiero e I’esercizio della ragione, secondo un orizzonte pitt ampio del dato
puramente empirico3. Quale espressione del lavoro proprio della ragione, I'immagi-

J. Guitton, Arte nuova di pensare, al quale si riferira altrettanto spesso proprio sotto questo aspetto. In
esso Guitton, oltre ad identificare nello stupore il punto di partenza adeguato per un corretto esercizio
della ragione, riconosce il valore decisivo dell’esperienza proprio in ordine al conoscere: «“ragionevole”
designa colui che sottomette la propria ragione all’esperienza» (J. GUITTON, Arte nuova di pensare,
Cinisello Balsamo 1986, 71, in L. GIUSSANI, I/ cammino al vero é un’esperienza, Milano 2006, 9).

9 GIUSSANI, I/ senso religioso, X1.
10 Cfr. GIUSSANI, A/l origine della pretesa cristiana, 14.
11 Cfr. GIUSSANI, I/ senso religioso, VIII.

12 Sempre tenendo fermo che secondo Giussani il «dinamismo naturale» della ragione ¢ comprensivo
dell’immaginazione; quest’ultima & da intendersi, quindi, come parte reale di tale dinamismo e,
pertanto, non puo esser concepita come qualcosa di semplicemente giustapposto alla ragione stessa.

13 Possiamo cogliere qui una profonda sintonia di visione fra Giussani e Newman; quest’ultimo ¢ indicato
dal nostro autore tra le sue letture piu significative (cfr. Sezzinario con mons. Luigi Giussani [6 gennaio
1984], in Annuario teologico 1984, Milano 1985, 131-135). Cosi in Newman I'immaginazione riveste un
ruolo determinante per 'assernso reale: «Nei suoi assensi nozionali, come anche nelle inferenze, la mente
contempla non cose ma ciod che essa stessa ha creato; in quelli reali, ¢ diretta sulle cose, rappresentate
dalle impressioni che esse hanno lasciato sull'immaginazione. Queste immagini, una volta che si dia
loro I’assenso, hanno un’influenza sia sull’individuo sia sulla societa, un’influenza che le mere nozioni
non possono esercitare [...]. Lassenso reale tocca accidentalmente e indirettamente la pratica. In
sé e per sé ¢ un atto intellettuale, il cui oggetto gli viene presentato dall'immaginazione; e sebbene
Iintelletto puro non porti all’azione, come del resto non fa neppure I'immaginazione, 'immaginazione
ha i mezzi, cosa che I'intelletto puro non ha per stimolare le forze della mente dalle quali procede
I'azione. E dunque I'assenso reale, o credenza, come si puo anche chiamare, visto in se stesso, cio¢
semplicemente come assenso, non porta all’azione; ma le immagini in cui esso vive, rappresentando il
concreto, hanno il potere stesso che ha il concreto sugli affetti e sulle passioni, e tramite queste ultime
diventano indirettamente operative. Tuttavia, questa influenza pratica non & invariabile, e non & un
qualcosa sulla quale si possa sempre fare affidamento; perché vi sono immagini che non influenzano
affatto certe menti, e non stimolano ad agire. [...] La credenza occupandosi delle cose concrete, non
astratte, che in vario modo sollecitano la mente con le loro proprieta morali e immaginative, ha come

248



Elia Carrai

nazione gioca un ruolo determinante anche nell’ambito relazionale, come dinamismo
a sostegno di una possibilita immedesimativa con l'altro. L'immaginazione ¢ quindi
necessaria, come «dinamismo naturale della ragione», in ordine ad una concezione
del reale quale totalita, ovvero un orizzonte piti ampio del solo dato fenomenico, e
ad una possibilita di relazione con I'alterita per immedesimazione, tanto la realta in
senso lato, quanto la realta che ¢ I'altro non saranno mai pienamente afferrabili se-
condo una misura « priorz: sfida per la ragione a rimanere quanto pit possibile aperta.
La realta, infatti, risultera sempre pitt ampia di qualsiasi filosofia o sistema. Secondo
una tale prospettiva I'impeto conoscitivo, fino all’articolarsi nel pensiero filosofico,
risulta per il nostro autore tanto piti genuino quanto pitl «spalancato e desideroso di
adeguamento»:

«Dice Shakespeare nell’ Anzleto: “Ci sono pit cose in cielo e in terra, Orazio, che non nella tua
filosofia”. Sempre ci saranno pill cose in cielo e in terra — cioé nella realta — che non nella nostra
percezione e concezione della realta — cio nella filosofia. Per questo la filosofia deve avere I'u-
milta profonda d’essere tentativo tutto spalancato e desideroso di adeguamento, compimento,
correzione: deve essere dominata dalla categoria della possibilita. E 12 dove manchi la categoria
della possibilita ¢ bloccato il passo. Il passo & gia predefinito dal progetto del potere o dal pro-
getto del proprio interesse»14 .

E in qualche modo compito dell’immaginazione che la «categoria della possibi-
lita» non venga meno, permettendo cosi alla razionalitad umana di manifestarsi quale
energia di ricerca continua, senza cedere a cristallizzazioni “semplificanti” il rapporto
col reale’s.

Riteniamo, in questo iniziale tentativo di ricostruzione del dinamismo immagi-
nativo naturale in Giussani di non poter procedere ulteriormente; la difficolta che si
riscontra infatti sotto questo aspetto ¢ data dal dover fare i conti con una tematizza-
zione dell'immaginazione che avviene sempre all'interno di una pit profonda com-
prensione dell’avvenimento cristiano. In questo senso, riteniamo di poter affermare,
che quanto Giussani afferma sul naturale dinamismo immaginativo sia come derivato

oggetto suo proprio non solo direttamente cid che & vero, ma anche inclusivamente tutto quanto &
bello, utile, ammirevole, eroico; oggetti capaci di accendere la devozione, eccitare le passioni e toccare
gli affetti» (J. H. NEWMAN, La grammatica dell’assenso, Milano 2005, 60. 71). Per un inquadramento
dello studio di Newman da parte di Giussani si veda O. GRASSI, La lettura delle opere di Newman nella
formazione del pensiero di Luigi Giussant, in Luigi Giussani. Il percorso teologico e 'apertura ecumenica,
a cura di G. PAXIMADI — E. PRATO — R. ROUX — A. TOMBOLINI, 139-154.

14 GIUSSANL, I/ senso religioso, 66-67; cfr. ID., Realtd e giovinezza: La sfida, Milano 2018, 142.

15 Su questo punto ¢ possibile, ancora una volta, rilevare una consonanza con Jean Guitton. Nel gia
citato Arte nuova di pensare, 'immaginazione ¢ presentata come quella «facolta combinatrice» che
introduce ogni volta la ragione nel «mondo dei possibili»; essa consente di orientarsi sul reale con un
pensiero «anticipatore», pro-teso a conoscere proprio grazie alla facolta immaginativa. In questo senso
¢ Popposto di un pre-giudizio, e si configura piuttosto come disponibilita a «percorrere le strade del
possibile». Si veda J. GUITTON, Arte nuova di pensare, Roma 1959, 32-44.

249

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

dalle possibilita che ¢ 'avvenimento di Cristo a dischiudere a tale facolta. Laddove
si spingesse ulteriormente la nostra pretesa di definire questo dinamismo dal punto
di vista puramente naturale, rischieremmo di incappare in una sorta di concezione
di “immaginazione pura”; quasi una riedizione di quella particolare figura teologica
della “natura pura” sviluppata dalla neoscolastica, cosi criticata da de Lubac!6 e to-
talmente estranea alla riflessione dello stesso Giussani.

Occorre sottolineare, infatti, come I'apertura reale, nel senso di una “liberazio-
ne” dell'immaginazione dall’esclusivo gioco delle sue proiezioni, si dia pienamente
— come vedremo — solo per I'intervento stesso di Dio nella storia; solamente quando
I’apertura coincide con una “rottura” impossibile alle energie cognitive immanenti
all’'uomo.

1.2. Linevitabile ripiegamento dell’immaginazione: il tentativo religioso
umano e la ragione moderna

1.2.1. Religiosita e immaginazione

Nella prospettiva di Giussani una ragione che volesse veramente esser fedele al
suo dinamismo originario di «apertura totale», arriverebbe inevitabilmente ad inter-
rogarsi circa il valore ed il significato di questa realta percepita secondo totalita. La
ragione vive il suo momento apicale proprio quando ¢ tutta tesa in questa domanda
di significato che la dilata massimamente: «Il vertice della conquista della ragione ¢ la
percezione di un esistente ignoto, irraggiungibile, cui tutto il movimento dell'uomo
& destinato, perché anche ne dipende. E l'idea di mzsteros7. E a questo livello di
tensione conoscitiva, esigenza di un significato in ordine alla totalita dell’esistenza,
che all'uomo si manifesta «la sua natura originale», quel dinamismo inestirpabile che
Giussani chiama «senso religioso». In esso I'immaginazione, come lavoro della ragio-
ne, vive I'intuizione vertiginosa e 'anelito di una possibilita di significato eccedente
quanto totale, ¢ il manifestarsi di un bisogno naturale a cui, tuttavia, niente di cid che
I'uomo riesce a reperire e produrre con le sue forze riesce pienamente a rispondere:

«Chiamiamo “senso religioso” il “cuore” dell’uomo: la sete di verita e di felicita si rivolge al bene
ultimo, al significato totale, che eccede la nostra possibilita di immaginazione e di definizione. E
che pure & la ragione di tutto 'agire: il senso religioso & il vertice della ragione, perché ragione &
coscienza della realta secondo la totalita dei suoi fattori»18.

16 Cfr. H. DE LUBAC, I/ mistero del soprannaturale, Milano 2017, 59-77.
17 GIUSSANL, I/ senso religioso, 162; cfr. 167; 199.

18 1., GIUSSANI, L'zo, il potere, le opere: Contributi da un’esperienza, Genova 2000, 88. In un altro passaggio
cosl si esprime: «Il senso religioso altro non ¢ che quella natura originale dell’'uomo per cui egli si
esprime esaurientemente in domande “ultime”, cercando il perché ultimo dell’esistenza in tutte le
pieghe della vita e in tutte le sue implicazioni» (GIUSSANL, All’origine della pretesa cristiana, 4). Altrove

250



Elia Carrai

Davanti a questa impossibilita della ragione a superarsi, I'immaginazione prova a
stabilire un rapporto con questo mistero eccedente, insieme dei «significati ultimi»;
tale tentativo non ¢ in contrasto con la ragione — una novita reale sotto questo aspet-
to pud provenire esclusivamente da qualcosa che spezzi il cerchio dell'immanenza
umana — quanto piuttosto espressione altissima della stessa, poiché il rapporto con
tale mistero «¢& strettamente in funzione del nesso con il reale, e percio espressione
ragionevole»19, Secondo il nostro autore ¢ a questo livello che si manifesta anche la
genuina dimensione religiosa dell’'umano?20, espressione sommamente ragionevole di
un’immaginazione che tenta di stabilire una relazione significativa con I'orizzonte
ultimo del significato complessivo dell’essere.

«Di fronte all’enigma ultimo 'uomo ha cercato di immaginare e definire tale mistero in rapporto
a sé, di concepire quindi un metodo di relazione con esso e di esprimere tutti i riflessi estetici che
I'immaginazione di quest’Ultimo gli dava. [...] La religione & I'insieme espressivo di questo sfor-
z0 immaginativo, ragionevole nel suo impulso e vero per la ricchezza cui puo attingere, anche se
degenerabile nella distrazione e nella volonta di possesso del mistero»21.

Per Giussani, simili tentativi immaginativi non sono semplicemente legittimi ma
decisivi in ordine al manifestarsi dell’autentica statura e grandezza dell’'uomo. La ra-
gione, che non potra mai afferrare in senso compiuto I'incognita ultima di tutto, quel
«volto ignoto», identifichera quest’ultima con delle immagini che essa stessa si forgia
mediante atti immaginativi “nutriti” dall’esperienza: & qui, secondo Giussani, che si
manifesta tanto la creativita religiosa umana, quanto gli inevitabili errori in cui I'im-
maginazione stessa incorre. L’anelito umano, tuttavia, non ha in se stesso la forza ne-
cessaria a preservare 'immaginazione da quella «degenerazione» per la quale finisce
col far coincidere il mistero con qualcosa di auto-prodotto da lei. L’uomo, di fatto, ar-
ticola le proprie immagini a partire dalla realta presente facendosi autore ed interpre-
te di #na immagine del mondo e del divino. Se la ragione concepita secondo il suo pa-
radigma moderno finira per emarginare il mistero oltre I'orizzonte di quanto & reale,
la ragione degli antichi per quanto religiosamente tesa, finisce per fissare il significato

lo spiega in questi termini: «Il senso religioso & la capacita che la ragione ha di esprimere la propria
natura profonda nell’'interrogativo ultimo, ¢ il Jocus della coscienza che I'uomo ha dell’esistenza»
(GIUSSANT, 1/ senso religioso, 74).

19 GIUSSANL, All origine della pretesa cristiana, 4.

20 Cosi Giussani: «E innegabile: ¢’¢ un ignoto [...]. Ai margini della realta che I'occhio abbraccia, che il
cuore sente, che la mente immagina ¢’& un ignoto. [...] In tutti i tempi gli uvomini I’hanno cosi sentito che
lo hanno anche immaginato. In tutti i tempi gli uomini hanno cercato, attraverso le loro elucubrazioni o
le loro fantasie, di immaginare, di fissare il volto di questo ignoto. [...] Tutti gli uomini di tutti i tempi,
qualunque sia I'immagine che se ne sono fatta, hoc deun: appellant (Tacito)» (L. GIUSSANI, I/ tempo e il
tempio, Milano 1995, 39).

21 GIUssaNt, All'origine della pretesa cristiana, 14.

251

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

ultimo della totalita del reale con una sua immagine particolare22. I tentativi religiosi
umani, per quanto siano la nobile espressione dell’anelito di senso proprio dell’'uomo,
non potranno evitare di tradursi in una relazione con il mistero dell’essere costruita
a partire da proprie auto-proiezioni ed immaginazioni. Quella del «genio religioso»
¢ la forma pit alta secondo cui puo declinarsi lo slancio immaginativo?3: espressione
di una «nostalgia di una liberazione da questa prigionia inestricabile dell'impotenza e
dell’errore»24, dall’impossibilita di conferire pieno significato a un’esistenza che I'uo-
mo pur vive. L’intrapresa religiosa del singolo, in questo modo, ¢ contrassegno della
dignita propria dell’'uomo e, allo stesso tempo, espressione di un’ultima impossibilita
a produrre da se stessa una risposta adeguata e corrispondente. L’unica possibilita di
novita e cambiamento, su questo punto, ¢ che al potenziale immaginale dell'uomo si
offra qualcosa di proveniente proprio da quel mistero ultimo.

1.2.2. Un’apertura che non puo “risolversi” in se stessa, i limiti
della posizione moderna

Le istanze antropologiche moderne, innanzi a tale impossibilita ad esaurire il
mistero dell’essere, hanno per lo piti imboccato la strada di un radicale antropo-
centrismo: la ragione ¢ come se invertisse il suo slancio conoscitivo ponendo 1'uo-
mo al centro della stessa dinamica immaginale. Ragione ed immaginazione, sempre
chiaramente distinte?> nella riflessione di Giussani, si rivelano cosi accomunate da
una comune sorte. Una riduzione della ragione in senso razionalistico si accompagna
sempre ad una riduzione dell'immaginazione quale possibilita di custodire un senso
del reale pit ampio dell'immediatamente empirico. L’idea di una ragione senza in-
terferenze26 porta all’emarginazione del dinamismo immaginativo, bloccando cosi la
ragione in se stessa: «La mentalita moderna riduce la ragione ad a un insieme di cate-
gorie in cui la realta & forzata a entrare: cid che non entra in queste categorie ¢ definito
come irrazionale»?7. Ovvero viene mortificata la possibilita ad immaginare le cose

22 Cfr. L. GIUSSANL, I/ rischio educativo, Milano 2014, 128-129.

25 «Se lo spirito dell’'uvomo ha un pizzico di dignita e di nobilta, in esso si desta, si sviluppa e si ingrandisce
un sogno, una immaginazione, una illusione densa nel confronto con la totalita» (L. GIUSSANI, La
coscienza religiosa di fronte alla poesia di Leopardi, in G. LEOPARDI, Cara beltd... Poesie, Milano 1996,
14).

24 GIUSSANL, All'origine della pretesa cristiana, 196.

25 Circa la necessita di non confondere, distinguendole adeguatamente, ragione ed immaginazione
rimandiamo a L. GIUSSANI, Affezione e dinora, Milano 2001, 374; ID., Si puo (veramente?!) vivere
cosi?, 158.

26 «LLa ragione ¢ pensata come capacita di conoscenza che si sviluppa nei confronti dell’oggetto senza che
niente debba interferire» (GIUSSANI, I/ senso religioso, 34).

27 Jbid., X.

252



Elia Carrai

diversamente da come la pura forza misuratrice della ragione tecnica le offre sotto
forma di dati neutri. Una ragione bloccata nelle sue categorie, «anchilosata» come la
definisce Giussani, manca sempre piti di “presa” nel rapporto conoscitivo col reale2s,
Si apre, in questo modo, un gap tra soggetto e realta in cui I'immaginazione, espulsa
dal naturale dinamismo conoscitivo, rientra in gioco come tentativo di colmare tale
distanza del soggetto dalla complessita e ricchezza della realta:

«se uno perde la misura del rapporto con la realta, se opera questa distanza dalla realta, allora,
riempiendo il vuoto con la sua immaginazione, con i suoi preconcetti, realizza — e tale ¢ I'ideolo-
gia —una violenza teorizzata [...], parte da quel che dice lui, senza giustificare piti niente [...]»29.

In una ragione che si concepisce come «misura di tutte le cose» il dinamismo im-
maginativo si presta cosi al gioco di una comprensione ideologica del reale. Non riu-
scendo a sostenere naturalmente la ragione in una reale posizione di disponibilita alla
totalita, al possibile, 'immaginazione esplica la sua forza nel far ripiegare la ragione
stessa, innanzitutto, su una determinata immagine di se stessa; in questo modo, ben
lontani da quella «umilta» che secondo Giussani contraddistingue il genuino slancio
filosofico, I'immaginazione finisce per essere pura astrazione immaginifica. In una
simile riduzione ¢ chiaro che la ragione stessa, concepita come misuratrice oggettiva
del dato fenomenico, ritenga di dover emarginare il dinamismo immaginativo, senza
rendersi conto che & proprio questo, in realta, a collaborare ad una identificazione
del significato del reale, e cosi del compito proprio dell'immaginazione, con singole
immagini parziali quanto auto-prodotte.

«L’atteggiamento razionalista, concependo la ragione misura unica del reale, anche per cio che
riguarda il fatto storico si trova a subire le conseguenze di questa sua impostazione: esclude la
possibilita di un fatto storico che non abbia le caratteristiche da essa predeterminate. L’atteg-
glamento razionalista appare veramente contrario alla novita, alla categoria della possibilita»30.

La ragione finisce in questo modo per ridurre alle proprie immagini la categoria
del possibile, espungendo de facto la possibilita di una reale novita31,

L’atto conoscitivo si determina sempre dentro un contesto di immagini di rife-
rimento ineliminabile; un simile atto potra essere tanto ricco, aperto, teso, quanto
all’opposto chiuso e limitato entro immagini per lo pitl indotte dalla cultura preva-

28 Cosi anche Jean Guitton indica, dalla prospettiva di una superfetazione incontrastata di immagini, il
rischio di un crollo in sé stessa dell'immaginazione, come fosse “sovraccarica”: «Lestrema abbondanza
di immagini di invenzioni rischia di paralizzare il pensiero» (GUITTON, Arte nuova di pensare, 40).

29 L. GIUSSANL, L'i0 rinasce in un incontro (1986-1987), Milano 2010, 191-192.
30 Vedi L. GIUSSANL, Perché la Chiesa. Volume terzo del PerCorso, Milano 2014, 20.
31 Vedi GIUSSANI, L'zo, il potere, le opere, 40.

253

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

lente e con essa dal potere dominante32, In un simile contesto, la conoscenza ¢ come
estraniata, e si manifesta come «incapacita di stare nell’istante. I'immaginazione no-
stra fugge o nel futuro o nel passato e lascia inquieta, timorosa e rabbiosa I’ora»33.

La riduzione della ragione in senso misuratore-strumentale, operatasi in epoca
moderna, non fa altro che riflettere un’incapacita propria dell'uomo a permanere
in quella che il nostro autore ha definito «la misura del rapporto con la realta»34. La
perdita della misura nel rapporto col reale, a favore dell'imposizione di una propria
misura, indica una modalita di relazione con sé stessi, con la realta ed il mistero, com-
promessa33; una relazionalita “monca”, che non ¢ nelle disponibilita umane ristabilire
secondo una propria immaginata progettualita. Un’immaginazione rivolta esclusiva-
mente verso I'uomo e le sue possibilita finisce cosi per emarginare la domanda sul
mistero36. Si produce cosi un “restringimento” dell’immaginazione: «I’'uomo & misura
a se stesso, signore di se stesso, sorgente e dell'immaginazione del progetto e dell’e-
nergia concreta per la sua realizzazione, ivi compresa la direttiva etica implicata»37.
In una simile prospettiva I'immaginazione “fa il gioco” di una ragione che oblitera il
dato reale, il cui punto di partenza originale non ¢ pit la realta come tale:

«Di fronte alla realta uno si crea il preconcetto che vuole [...]. Invece la partenza originale
dell’'uomo non ¢ quello che egli pensa sulla realta, ma ¢ la realta stessa. E la realta emerge in quel
fenomeno che chiamiamo esperienza»8.

352 «Occorre petforare sempre tali immagini indotte dal clima culturale in cui si € immersi, scendere a
prendere in mano le proprie esigenze ed evidenze originali e in base a queste giudicare e vagliare ogni
proposta, ogni suggerimento esistenziale» (GIUSSANI, I/ senso religioso, 14).

33 L. GIUssaNI, Guardare Cristo. Esercizi Spirituali della Fraternita di Comunione e Liberazione, Milano
1990, 16.

34 In virtt di una concezione puramente misuratrice della ragione, sul piano cognitivo abbiamo I'imporsi
di un pregiudizio/ideologia, a discapito dell’apertura totale della ragione stessa, fino ad un’ultima
giustificazione della violenza; sul piano relazionale quello della fuga dal presente e della riduzione
(anch’essa ultimamente una violenza) dell’altro a delle proprie immagini. Cfr. L. GIUssaNi, Che valore
ha 0ggi la nostra esistenza di Cristiani?, Inserto in CL-Litterae Communionis 7 (1993) 4; si veda anche
Ip., Alla ricerca del volto umano, Milano 1995, 174-175.

35 Cosi Giussani: «Perdere questa misura, questo ¢ il peccato, che ti fa subito acquistare una distanza
dalla realta, che tu cerchi di riempire di fantasie, cio¢ di ideologia (in mancanza di prove il giudice
iniquo afferma sue fantasie, riempie il vuoto coi suoi preconcetti, vale a dire, con la sua impostazione
ideologica)» (GIUSSANI, L'io rinasce in un incontro [1986-1987], 190-191).

36

Afferma infatti Giussani: «Per capire quello che ¢ oltre la linea di demarcazione del nostro modo di
esistere — che ¢ materiale e spirituale nello stesso tempo, perché ¢ lo spirituale attraverso il materiale —,
se vuoi giungere a capire cid che ¢ spirituale, devi passare attraverso il materiale e, percio, attraverso una
immaginazione: non potendone fare esperienza diretta, devi arrivarci attraverso una immaginazione»
(GIUSSANT, 87 puo [veramente?!] vivere cosi?, 479).

37 L. GIUSSANI, I/ senso di Dio e l'uomo moderno. La «questione umana» e la novita del Cristianesimo,
Milano 2010, 94.

38 L. GIUSSANI, Realtd e giovinezza. La sfida, Milano 2018, 122; cfr. ID., In cammino (1992-1998), Milano
2014, in particolare «Vivere la ragione», 309-335.

254



Elia Carrai

Non ¢ innanzitutto il pensiero (I'idea) il punto determinante di partenza del cono-
scere, quanto il reale cosi come si offre ed emerge all’esperienza del soggetto. La “via
antropologica” seguita da Giussani rivela la sua peculiarita proprio in rifiuto del tra-
scendentalismo di matrice kantiana e, con esso, di un’intera impostazione di ragione
(con annesse teologie) in cui tanto il reale quanto la dimensione storico-esperienziale
del soggetto risultano profondamente diminuite, se non obliterate?®. Un rifiuto da
cui deriva, nel pensiero del nostro autore, una valorizzazione totale della categoria
di esperienza e, quindi, del piano storico particolare in cui si muove I’esistenza per-
sonale («le circostanze»). Da questo punto di vista la figura antropologica di «senso
religioso», non pud esser confusa con una forma di a priori trascendentale per la quale
il soggetto stesso si configurerebbe come portatore autonomo della condizione di
possibilita del rapporto con il mistero di Dio (e cosi pero della possibilita come dei
modi di tale rapporto e, quindi, misura dello stesso). La lettura che Giussani offre,
tanto delle possibilita della ragione e dell'immaginazione, quanto della comprensione
valorizzatrice del «senso religioso» umano, ¢ possibile solo a partire da una novita di
condizione che I'avvenimento di Cristo introduce nell’orizzonte della storia umana,
in un compimento impensabile proprio di tali dinamismi. In questo modo il senso
religioso rimanda a sua volta in modo imprescindibile alla categoria, altrettanto deci-
siva in Giussani, di «incontro»40, Il senso religioso, pertanto, non puo essere confuso
con la fede, poiché esso rimane fondamentale apertura originaria dell'umano ad una
risposta a lui indisponibile e che, quindi, puo solamente «incontrare» storicamente,
in quello che la tradizione ha definito un «dono di grazia» e che ha in Cristo la forma
di un avvenimento reale4!. Il senso religioso, quindi, “urge” di un «incontro» che

39 Nel suo efficace saggio Marco Lamanna ha mostrato come il pensiero di Giussani si smarchi da una
simile impostazione: «Mentre in Kant il metodo della ragione & sempre un metodo trascendentale, cioe
un a priori che costituisce e determina ’esperienza, in Giussani invece ¢ la presenza della realta che
tocca e modifica il soggetto, di modo che la ragione non precede mai I'essere esclusivamente a priori
— sebbene essa abbia delle strutture native — ma, modificando i suoi metodi a seconda dell’oggetto,
aderisce a quanto le si pone di fronte (la realta)» (M. LAMANNA, Giussani e la sfida di Kant, in Luigi
Giussani. Il percorso teologico e ['apertura ecumenica, a cura di G. PAXIMADI — E. PRATO — R. RoUx - A.
TOMBOLINI, 113).

40 A riguardo cfr. M. BORGHESI, Luigi Giussani. Conoscenza amorosa ed esperienza del vero. Un itinerario
moderno, Bari 2015 [formato ebook]. In particolare I'«Introduzione», 12-30/391; il paragrafo 1.6.
«Giussani e Rahner. La critica di Edoardo Benvenuto», 73-101/391; e i due paragrafi nella prima
Appendice «Montini e Giussani sul “senso religioso”», 315-319/391 e «Bergoglio e Giussani», 330-
338/391. Ezio Prato inserisce giustamente la figura teologica dell’«incontro» dentro la categoria,
altrettanto fondamentale per Giussani, di «avvenimento». Lincontro cristiano, quindi, ¢ incontro con
la «presenza» di Cristo, la cui eccezionalita caratterizza come «eccezionale» lo stesso incontro che apre
cosi allo stupore, alla domanda «chi & costui?», aprendo ad una responsabilita per una liberta sfidata in
senso responsoriale. L'alternativa allo stupore, come sottolinea Giussani, ¢ la chiusura dello scandalo, la
preclusione preconcetta nei riguardi della presenza stessa. Cfr. E. PRATO, L'avvenimento di un incontro,
in Luigi Giussani. Il percorso teologico e l'apertura ecumenica, a cura di G. PAXIMADI — E. PRATO — R.
Roux — A. TOMBOLINI, 81-101, in particolare 83-86.

41 In quest’ottica Giussani si colloca nel solco di quella comprensione del rapporto natura-grazia che fu

255

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

gli ¢ indisponibile e sarebbe una pretesa indebita ’affermare che tale fondamentale
apertura si possa in qualche modo risolvere in se stessa42. Dal di dentro di tale co-
scienza antropologica, emerge chiaramente come I'aprioristica incomunicabilita tra
noumenico e fenomenico, sancita dalla riflessione di Kant, risulti inadeguata: ¢ in virtd
di una tale separazione che nella ragione moderna ¢ stato progressivamente oscurato
il nesso fondamentale tra verita e storia personale favorendo, per molto tempo anche
in ambito teologico, una concezione universalistica ed a-storica del vero, rendendo
il soggetto sempre piti incapace di cogliere la portata conoscitiva (e veritativa) della
propria esperienza/storia personale®, finendo per “deprimere” quell’atteggiamento
umano che dallo stupore introduce prima ad una domanda e da questa ad un passo di
conoscenza. Da questo punto di vista occorrere constatare come, a livello naturale, lo
stupore identificato tanto dai filosofi antichi quanto dal nostro autore come determi-
nante la messa in moto dell’intrapresa conoscitiva, costituisca di per se stesso proprio

de Lubac, con I/ mistero del soprannaturale, a riproporre come decisiva all’attenzione della riflessione
teologica. Possiamo cosi sottolineare come la lettura che il nostro autore offre non & semplicemente
“giustapposta” all’avvenimento cristiano; tale concezione antropologica, come sottolinea lo stesso
de Lubac, scaturisce come originale dal fatto cristiano come tale, e ed & per questo da cogliere
come un adeguarsi del pensiero alla natura stessa dell’avvenimento Cristo: «la filosofia cristiana ha
sviluppato I'idea d’una natura umana aperta a ricevere un dono soprannaturale. Una tale concezione
era evidentemente sconosciuta alla filosofia antica [...] essa si & formata e sviluppata tutta intera in
dipendenza diretta della rivelazione cristiana. [...] Cid dipende dal fatto che essa impegna tutta una
filosofia dell’'uomo; la quale suppone per sua base una certa idea della divinita che né le religioni o le
mitologie concrete, né i sistemi filosofici, né il misticismo naturale comportavano» (DE LUBAC, 1/ mzistero
del soprannaturale, 167). Si veda anche GIUSSANL, 87 puo (veramente?!) vivere cosi?, 112-113; Ip., 87 puo
vivere cosi?, Milano 2007, 180. Per una prima ricognizione sulle affinita fra la riflessione di Giussani
e il pensiero lubaciano si veda il saggio di J. SERVAIS, Don Giussani, Henri de Lubac e la “Nouvelle
Théologie”, in Luigi Giussani. 1l percorso teologico e 'apertura ecumenica, a cura di G. PAXIMADI — E.
PrATO — R. ROUX — A. TOMBOLINI, 177-192.

42 Ci sembra particolarmente pertinente, in proposito, rimandare alla possibile disambiguazione che
Marco Lamanna rintraccia nel pensiero di Giussani fra desiderio e domanda. Se il primo pud anche
risultare in certe sue declinazioni come un auto-prodotto umano e, aggiungiamo noi, pud esser confuso
anche con una propria auto-proiezione, la domanda, al contrario, rimanda essenzialmente ad altro
da sé, ¢ sintomo di una risposta che la ragione non pud offrire a se stessa. Cfr. LAMANNA, Giussani e
la sfida di Kant, 113; GIUSSANL, I/ senso religioso, 75-77. Una simile deformazione del senso religioso
coincide con I'identificazione del significato ultimo dell’esistenza con qualcosa di immanente all’'uomo
stesso: «La ragione invece di sentirsi e di riconoscersi per quello che ¢, ciog varco spalancato sulla realta
dell’essere, pretende sé come ambito esauriente dell’essere (¢ come se dicesse “quello che non riesco a

)

misurare io non ¢’&”)» (L. GIUSSANL, I/ senso religioso, Milano 1978, 49).

4 La decisivita di tale nodo teoretico e teologico risulta attuale ancora oggi, in gran parte della riflessione
teologica il nesso fondamentale fra verita-storia e liberta risulta ancora un campo in gran parte da
esplorare secondo paradigmi di ragione ulteriori a quelli derivati dal razionalismo moderno. Cosi, per
esempio, inquadra la problematica Sergio Ubbiali: «La riflessione della teologia continua a ripetere
il difetto da essa stessa imputato all'indagine antecedente per il semplice fatto di non riconoscere al
dato storico la portata veritativa attorno alla quale esso solo si alimenta» (S. UBBIALL, La religione e le
religioni. Trascendenza, fede e pluralismo, in Unicita e universalita di Gesa Cristo, a cura di M. SERRETTI,
Cinisello Balsamo 2001, 130-131). Piti recentemente: R. MAIOLINI, Tra fiducia esistenziale e fede in Dio:
loriginaria struttura affettivo-simbolica della coscienza credente, Roma 2005, 3-33.

256



Elia Carrai

I'iniziale trascendimento di quanto I'immaginazione riesce a concepire da se stessa44,
Per una “liberazione della ragione” dalle proprie immagini, e cosi per una “libera-
zione dell’immaginazione”, risulta allora determinante la possibilita di uno stupore
continuo, il quale si puo dare unicamente quando I'inimmaginabile accade e continua
ad accadere come possibilita reale per 'uomo: la rivelazione.

2. Uimmaginazione salvata dalla Rivelazione

2.1. Dio si fa incontro all’immaginazione dell’uomo: Israele

«Avvenimento» indica per Giussani che nella storia, fra i tanti tentativi di stabilire
un rapporto da parte umana con il mistero, Dio stesso ha preso iniziativa con I'uomo,
stabilendo un nesso con I'immaginazione e la ragione umane. «Quopropter quoniam
circuitus illi iam explosi sunt... (Sant’ Agostino): quei cerchi sono esplosi», cosi il no-
stro autore mette in relazione la novita di un Dio che prende iniziativa rispetto alla
posizione degli antichi, i quali «si immaginavano il mondo come una ruota che girava
e le cose ritornavano daccapo, sempre, e poi sparivano. La parola avvenimento evita
questo errore, che ¢ immaginativo, un errore di immaginazione». Una prospettiva,
questa, per la quale la storia presenta una possibilita senza precedenti; le immagini
che 'uvomo si ¢ fabbricato volendo immaginare il mistero, proprio «quei cerchi sono
esplosi»®. Secondo Giussani ¢ tale avvenimento a porre ’alternativa radicale a que-
sto «errore immaginativo».

La storia che Dio inizia con Abramo, & un legame che si stabilisce mediante una
promessa, che Dio formula nel racconto genesiaco4. L’uomo & cosi chiamato a «se-
guire» la traccia che & Dio stesso a segnare, non pitl il gioco esclusivo delle proprie
immaginazioni:

«Gli inizi pit significativi del contatto che Dio ha preso con gli uomini mostrano il manifestarsi e
I’evolversi di questa grande regola di salvezza per 'uomo: il seguire. Ne troviamo il suggerimento
anzitutto nella figura di Abramo, che rappresenta nel Vecchio Testamento il momento primo
in cui Dio si lega concretamente al popolo che ha scelto, attraverso una promessa. [...] “Dio lo
condusse all’aperto e gli disse: ‘Guarda il cielo e conta le stelle se ti riesce’. E soggiunse: ‘Cosi
sard la tua discendenza’ [...]7»47.

44 «Per ascoltare nel senso umano vi devi impegnare l'intuizione, I'immaginazione, lo stupore e
Pintelligenza e la tenerezza e I'affezione» (L. GIUSSANI, Lattrattiva Gesa, Milano 1999, 120).

45 GIUSSANL, 87 puo (veramente?!) vivere cosi?, 110.

46 «Si tratta della storia di tutto un popolo: Dio si ¢ rivelato dentro quella storia, come “compagnia” che
determinava anche il senso del cammino. [...] “Perché il Signore tuo Dio sta in mezzo a te” (Dt 6,15).
La realta di un Dio a-storico, trascendentale, non ¢ praticabile come oggetto di una conoscenza viva da
parte dell'uomo» (GIUSSANI, Alla ricerca del volto umano, 28).

47 Ibid., 105-106.

257

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

La vicenda di Israele segna in questo modo un punto di non ritorno nel contesto
dellintrapresa religiosa umana. E Dio stesso ad entrare in rapporto con la ragione e
il cuore umani in una valorizzazione estrema del suo senso religioso#8. Dio si “curva”
sulla natura stessa della creatura; entra in rapporto con la sua immaginazione per con-
vertirla, introdurla con la ragione ad una pitl vera immagine di Sé [di Dio] attraverso
una storia puntuale: «II significato religioso del mondo, quindi la verita del mondo,
¢ reperibile in una storia che sta dentro la storia dell'uomo»49. Cosi, se dal di dentro
di questa storia di Dio con 'uomo, anche il naturale dinamismo immaginativo pud
trovare “gioco” positivo nel rapporto col mistero, allo stesso tempo — come attesta
tutto I’ Antico Testamento — il Popolo Eletto subira sempre la tentazione di far ultima-
mente coincidere Dio con determinate aspettative mondane, in un attaccamento alle
proprie immagini piuttosto che in un’autentica disponibilita a «seguire» I'iniziativa
del mistero.

«Nei profeti, 'attesa, che era attesa del Messia — suscitata da Dio e accettata da loro —, si formu-
lava secondo idee, sensazioni, e mentalita proprie, [...] si formulava secondo i loro sentimenti,
concetti e aspirazioni. Era gente del deserto e Dio per loro era “la terra che fioriva”; erano
schiavi, e pensavano che il regno di Dio fosse una potenza, il loro predominio sul mondo; erano
divisi e per loro il regno di Dio era I'unita del popolo. Identificavano il mistero di Dio con un
loro concetto, in fondo cioé dimenticavano che Dio & mistero. Mentre la loro fantasia sul mistero
era veicolo al mistero, 'attaccarsi a questa fantasia diventava contrasto con il regno di Dio»0.

La capacita immaginativa, cosi come si trova ad esser determinata dal contesto
reale e culturale in cui si svolge, & «veicolo» al mistero nella misura in cui non decade
in un attaccamento alle proprie fantasie, riedizione di quei «cerchi» chiusi che 'ac-
cadere di Dio fa saltare, lasciandosi ogni volta superare e sorprendere dal disegno di
Dio’1. Quando non prevale la sequela all’iniziativa di Dio tra le vicende della storia
ecco che emerge per Israele 'esperienza drammatica dell’idolatria’2. A Dio che si
coinvolge con I'uomo, finanche valorizzandone I'immaginazione, perché I'uomo sco-
pra il suo volto umano — la sua immagine autentica —, 'uvomo oppone il tentativo di

48 Vedi GIUSSANI, Perché la Chiesa, 269.

49 L. GIUSSANI, L'alleanza, Milano 1979, 19.

50 L. GIUSSANL, Dalla liturgia vissuta una testimonianza, Cinisello Balsamo 2016, 65.

51 Siveda L. GIUSSANI, Che cos’e l'uomo perché te ne curi?, Cinisello Balsamo 2015, 39.

52 Qwvero ritornare ad una posizione non differente da quella pagana, in cui il rapporto con I'ignoto &
fissato esclusivamente ex parte homzini: questa la ragione per la quale tale “regressione” ¢ descritta dalla
Scrittura — sempre attraverso un’immagine — come un tradimento ed un adulterio. La radice di una
simile posizione & per Giussani «Un eccessivo attaccamento a sé (arzor proprio)». Cfr. GIUSSANI, I/ senso

religioso [ed. 19781, 47-59.

53 TJuomo conosce pienamente se stesso solo in questo venirgli in contro di Dio: ¢ lo «svelarsi dell'immagine
dell’'uomo attraverso il manifestarsi di Dio» (GIUSSANI, Alla ricerca del volto umano, 28).

258



Elia Carrai

legare in modo esclusivo e risolutivo Dio alle proprie immagini: un voler ricondurre
I'«incommensurabile» ad un gia saputo pregresso.

«Dio rimprovera continuamente il popolo di Israele del suo scivolare a riporre la sua speranza, la
sua stima, nelle azioni che esso compie, in quello che esso crea, nei suoi programmi, fatti sempre
sulla misura della sua fantasia e della sua immaginazione, mentre Dio ¢ incommensurabile con
quelle immaginazioni, Jahve & infinitamente piti grande. [...] La tua speranza [fa dire Giussani a
Dio, nda] & poggiata sull’avvenimento in cui Io mi rivelo a te, in cui Io sto con te, la tua speranza
¢ su questo avvenimento. [...] Non devi essere adultero (come diranno sempre i profeti), intro-
durre i tuoi idoli, le tue misure, di qualunque natura siano»>4.

Tutto I’Antico Testamento ¢ attraversato da questa tensione tra un Dio continua-
mente sorpassa le aspettative ed i pensieri umani, facendosi vicino al suo popolo, e
le immagini in cui il popolo stesso tenta di “imbrigliarlo”. La dinamica della grazia
che informa I’Antica Alleanza, se da un lato ha una delle sue direttrici fondamentali
nel divieto da parte di Dio a che il popolo lo riduca ad immagini, dall’altro si svolge
secondo un altrettanto decisiva direzione per la quale il mistero di Dio attraverso una
storia concreta si lascia cogliere, scrutare, guardare attraverso certi specifici eventi, e,
proprio cosi, «muta» 'uvomo e, se vogliamo, ne “converte” 'immaginazione:

«Dio, come unico operatore, si documenta e si realizza ai nostri occhi in un disegno storico,
in un disegno ricco di avvenimenti che si susseguono. E la potenza di questi avvenimenti, ¢ la
potenza di questa trama di avvenimenti cio che la Bibbia chiama Alleanza, & proprio questo che
muta 'uomo».

Diventa cosi possibile guardare tutto I’Antico Testamento come ad una pedagogia
divina che ha il suo riflesso etico a partire da un percorso esistenziale-conoscitivo
attraverso cui Dio ingaggia una lotta con I'immaginario di Israele, educando cosi un
popolo ad una posizione di disponibilita radicale al disegno di Dio, ad un’attesa’6. A
questa iniziativa di Dio la liberta dell'uomo puo corrispondere o meno. L’idolatria
costantemente condannata dai profeti, si configurava proprio come un tradimento di
quella dilatazione continua dell'immaginazione, e con essa della comprensione del
mondo (ragione), oltre i propri schemi e limiti, operata da Dio attraverso una storia
puntuale. Cosi, ancora al tempo di Gesti, abbiamo la possibilita di cogliere I’alterna-
tiva di liberta fra le due posizioni: quella fondamentalmente bloccata di chi fissava

54 L. GIUSSANI, La vita: Dio si é immischiato con noi, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 10 (1999) 4.
55 GIUSSANL, L'alleanza, 20.

56 In questo senso il primo riflesso della grazia di Dio che irrompe nella storia ¢ il risuscitare il reale dina-
mismo religioso umano, salvarne I'autentico senso religioso: «L’intervento dei profeti e di Cristo nella
storia ha avuto la funzione di richiamare con assoluta chiarezza come I'ultima implicazione della umana
esperienza, e quindi la religiosita come dimensione inevitabile di autentica, esauriente, esperienza»
(G1USSANT, 1/ rischio educativo, 129).

259

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

per lo pit nella legge o in un ritualismo cultuale I'unica possibilita di rapporto con
Dio, e chi invece viveva le promesse messianiche come radicale apertura all’'infinita
«immaginazione di Dio»7:

«Tutti si aspettavano il Messia, cio¢ il Salvatore del popolo, come un personaggio luminoso e
potente, come una folgore che venisse improvvisamente a sterminare i suoi nemici. Ma la gente
pitt buona e che meditava pit volentieri la parola della Bibbia — specialmente i Profeti — capiva
che i modi di Dio sarebbero stati misteriosi e forse molto lontani da quelli che si immaginavano
tutti»8,

E la schiera di questa «gente buona» — resto di Isracle? — che seppe accogliere

(Maria) e riconoscere (Giuseppe, Anna, Simeone, gli apostoli...) I'iniziativa inedita
di Dio in quello che per Giussani & 'avvenimento cardine della storia: I'incarnazione
del Verbo, presenza di Dio fra gli uomini. E in una simile prospettiva che Maria sara
sempre riconosciuta e proposta dal nostro autore come la manifestazione pitt pura
ed autentica di questa posizione di disponibilita totale al mistero di Dio che prende
iniziativa®0: «Maria capiva che il contenuto di ogni condizione umana sviluppa e rea-
lizza il disegno di un Altro: non il disegno del proprio cuore, ma del cuore di Dio»61.

57

58

59

60

61

L. Grussant, Un uomo nuovo, in Litterae Communionis-Tracce 3 (1999) 17.
L. GIUSSANI, Tutta la terra desidera il Tuo volto, Roma 2015, 165.

E questa semplicita di cuore, questa disponibilita a non “chiudere” in una immagine preconcetta il
rapporto con il mistero, il tratto essenziale di quello che la Scrittura ha definito «resto di Israele»;
ulteriormente chiarificatrici, a riguardo, le parole di Joseph Ratzinger: «In definitiva la Chiesa, in tempi
torbidi e in tempi grandi, vive al fondo della fede di coloro che sono semplici di cuore, come ne &
vissuto Israele anche nei tempi in cui legalismo farisaico e liberalismo sadduceo sfiguravano il volto del
popolo eletto. Esso rimaneva vivo in coloro che erano semplici di cuore: sono stati questi a trasmettere
al Nuovo Testamento la fiaccola della speranza; i loro nomi sono gli ultimi dell’antico popolo di Dio e
insieme i primi del nuovo Zaccaria, Elisabetta, Giuseppe, Maria. La fede di coloro che sono semplici
di cuore ¢ il tesoro pit prezioso della Chiesa; prestare a essa servizio e viverla ¢ il compito pit alto
del rinnovamento ecclesiale» (J. RATZINGER/BENEDETTO X V1, L'insegnamento del Concilio Vaticano II:
Sformulazione, trasmissione, interpretazione, Citta del Vaticano 2016, 600).

Cosi Giussani sottolinea la disponibilita totale di Maria: «Davanti alla misteriosa ma evidente proposta
dell’angelo, Maria ha comunque detto “Si”. “Le mie vie non sono le vostre vie, i miei pensieri non
sono i vostri pensieri” (Is 55,8); il disegno di Dio ci supera da tutte le parti, sempre; non puo essere
imprigionato dentro i limiti della nostra immaginazione. [...] si & liberi quando si & disponibili a quel
che Dio vuole» (L. GIUSSANI, I/ miracolo della compagnia, Inserto in CL-Litterae Communionis 10
[1992] 2-3).

L. GIUSSANI, La strada della Santita, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 7 (2004) 1.

260



Elia Carrai

2.2. «Un amore comprensivo oltre ogni umana immaginazione»:
il Verbo si & fatto carne

2.2.1. L'inimmaginabile: I'Incarnazione come nuovo orizzonte
che trasfigura l'immaginazione

Giussani, per far comprendere come il punto irreversibile nel dinamismo religioso
finora descritto sia I'incarnazione, suscita un’immagine in coloro che li ascolta, trat-
teggiando l'intrapresa religiosa umana precedente alla venuta di Cristo come un’im-
mensa pianura ove ogni uomo cerca di tendere il proprio ponte verso il cielo:

«Immaginatevi, dunque, questa pianura immensa, tutta gremita di tentativi [...] come nell'im-
magine di Victor Hugo [la poesia Le Pont], ognuno attuando il suo disegno immaginato, fanta-
sticato. Improvvisamente s’ode [...] una voce potente, che dice: “Fermatevi! Fermatevi tutti!”.
E tutti [...] sospendono il lavoro e guardano dalla parte da cui & venuta la voce: & un uomo,
che alzando il braccio continua: “Siete grandi, siete nobili nel vostro sforzo, ma questo vostro
tentativo, pur grande e nobile, rimane triste, per cui tanti vi rinunciano e non ci pensano pitl, e
indifferenti diventano; ¢ grande, ma triste, perché non opera mai il termine, non riesce mai ad
andare al fondo. [...] siete impotenti a questo scopo. C’¢ una sproporzione non colmabile tra
voi e la stella ultima del cielo, tra voi e Dio. Non potete immaginarvi il mistero. Ora, lasciate il
vostro lavoro cosi faticoso e ingrato, venite dietro di me: io vi costruird questo ponte, anzi 70 son0
questo ponte! Perché 70 sono la via, la verita, la vita! ”»62.

La lunga citazione mostra efficacemente come Giussani si appelli all'immagina-
zione di chi lo ascolta per riguadagnare in modo originario ed essenziale la verita della
fede cristiana; ma, ancor pit decisivo, & come egli ritenga impossibile per I'immagi-
nazione umana il poter stabilire unicamente da se stessa un’autentica conoscenza e
un’autentica relazione col mistero dell’essere: «Non potete immaginarvi il mistero»63.
Comprendiamo cosi come quanto affrontato fin qui, il valore del dinamismo immagi-
nale in ogni uomo, emerga nel pensiero del nostro autore in ordine ad una compren-
sione pitl profonda e stupita della novita che I'Incarnazione introduce nella storia. 1l
Signore Gesu risulta cosi colui che colma la distanza tra 'uomo e quell’ignoto, «la
stella ultima del cielo»: Egli & colui che porta a compimento la traiettoria immaginale
di Israele la quale, plasmata nei secoli nella forma di promesse e attraverso interventi
puntuali di Dio nella storia del suo popolo, si trova finalmente “faccia a faccia” con
il Mistero di Dio, «nel modo pill concreto e discreto possibile», ovvero totalmente

62 GIUSSANL, I/ tempo e il tempio, 41.

6 Come messo in luce, occorre un «incontro» con una presenza eccezionale che offra anche all'immagi-
nazione una possibilita nuova, in cui «la ragione & come portata sopra se stessa a capire qualcosa che &
sopra il suo oggetto normale, al di la della sua immaginazione, che non potrebbe neanche lontanamente
pensare. E la ragione che conosce; una ragione, perd, come sublimata, come resa piti grande, resa sopra
se stessa da una presenza eccezionale» (GIUSSANI, 87 puo [veramente?!] vivere cosi?, 112).

261

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

valorizzatore della liberta umana e, al contempo, «rivelando 'uomo a se stesso»®4,
Oltre ogni immaginazione, Dio si fa carico di ristabilire il legame, «il ponte». Come
sottolinea Giussani ¢ Dio stesso a farsi ponte, si fa uomo: «[...] un amore compren-
sivo oltre ogni umana immaginazione realizza il recupero dell'uomo [...]»%. Cristo
stesso ¢ quel ponte, egli si offre cosi all'uomo quale possibilita di riconoscimento
esorbitante: «lo sono la via, la verita e la vita» (Gv 14,6)66.

2.2.2. Il compimento dell’immaginazione: Cristo coinvolge
lPuomo nel rapporto col Padre

La venuta di Cristo costituisce in questo modo un radicale “sorpasso” delle pos-
sibilita immaginative umane — Dio che si fa uomo — e, proprio in questo modo, essa
costituisce un punto di non ritorno proprio in ordine al rapporto di ogni uomo con
il mistero di Dio. Il volto di Cristo segna per 'immaginazione e I'intelligenza umana
il punto cui guardare per scoprire il proprio «volto umano», il proprio «destino»:

«Dio ha svelato all'uomo il volto del suo destino svelando Se stesso, ha fatto conoscere il nome
del destino umano attraverso la Sua Presenza, ¢ intervenuto Lui a ricordarci di essere destino
per Puomo, I'«unum» capace di rendere umana la vita dell’'uomo. E sara nella storia una lunga
vicenda di ridimensionamento dell’orgoglio umano, che invece proprio per quanto riguarda
I'immagine del suo destino, [...] ha cercato da sempre di affermare se stesso come totalita»¢7.

L’uomo, quindi, non ¢ lasciato solo davanti alle «domande ultime» della vita:
questo libera la sua stessa immaginazione dal compito di dover essa fissare autono-
mamente «I'immagine del suo destino». Il «destino» stesso — per riprendere quest’e-
spressione tipicamente giussaniana — & divenuto persona, si ¢ reso incontrabile, come
sottolinea lo stesso Balthasar:

«L’assoluto non ¢ da raggiungere per mezzo di negazioni di finitezza mondana. Piuttosto ¢& lui

64 «Non ¢ pitt 'uomo che cerca di instaurare un rapporto con un Dio lontano, impegnando in modo
sorprendente e commovente tutta la propria immaginazione e la propria devozione; ¢ Dio che si fa
compagno all’uomo nel modo piti concreto e discreto possibile. Gest [...] si rivela la strada. Come
ha scritto Giovanni Paolo 1T [...]: “L’'uomo rimane per se stesso un essere incomprensibile, la sua
vita & priva di senso unitario se non incontra Gest Cristo. Per questo ¢ Cristo Redentore che rivela
pienamente I'uomo all’'uomo stesso» (GIUSSANI, Alla ricerca del volto umano, 15-16).

65 GIUSSANI, Alla ricerca del volto umano, 229.

66 Cosi Giussani: «La eccezionalita di Cristo non sta nel fatto che egli sia un richiamo a quella implicazione
[Dio come ultima implicazione dell'umana esperienzal, quanto nel fatto che il suo avvenimento
costituisce la presenza fisica di quel significato ultimo della storia. Non ¢’¢ esauriente esperienza umana
se non ¢ valorizzazione — consapevole o no — del rapporto con questo fatto che ¢ I'uomo-Cristo»
(GIUSSANL, 1/ rischio educativo, 129).

67 GIUSSANI, Alla ricerca del volto umano, 22.

262



Elia Carrai

stesso che raggiunge noi, sopraffacendoci 1a dove la nostra capacita d’immaginazione ¢ alla fine,
cioe laddove Dio ¢ e puo quello che 'uomo bramerebbe di poter escogitare ma non puo»68.

L’immaginazione viene cosi “strappata” a se stessa, fissata su un contenuto che
non puo darsi da sola; di pili, essa & “afferrata” da una Presenza che la dilata, innal-
zandola oltre le sue stesse possibilita immaginative fissandola a sé e, proprio cosi,
sottraendola ai suoi limitati tentativi®®. In questa prospettiva I'immaginazione & de-
finitivamente introdotta dentro una dimensione inedita, a lei indisponibile, dipen-
dente per sempre dall’«incontro» con questa presenza che la conduce oltre se stessa.
L’immaginazione viene cosi segnata una volta per tutte da questo incontro, e dalla
pretesa di quanto esso introduce in ordine all’esistenza. E per una simile «ecceden-
za» immaginativa, che la ragione stessa sperimenta la sua fondamentale dilatazione,
allargamento. Per Giussani la Rivelazione ¢ proprio questo dischiudersi, attraver-
so I"avvenimento di Cristo, dell’«infinita immaginazione di Dio» all'immaginazione
dell’'uomo, il comunicarsi stesso della vita di Dio: «[...] il Padre, il Figlio e lo Spirito
Santo. Questa ¢ stata la rivelazione suprema della amicizia come la grande protago-
nista del creato, cosi come Gesu ce I’ha fatta concepire, la rivelazione di Dio ce I'ha
fatta concepire, ce I’ha svelata dalla Sua immaginazione infinita»70, Tale dinamica
conoscitiva alla quale il rapporto con Gesti introduce, coinvolge “i suoi” nel rappor-
to autentico con il significato di tutto — al rapporto con Dio —, rendendoli partecipi
della sua coscienza di Figlio. I.’immaginazione ¢ cosi coinvolta in una vera e propria
conoscenza inedita del reale; ¢ resa partecipe del conoscere stesso di Cristo: tutto il
reale & accolto come segno ed occasione di rapporto col Padre, ¢ un’accoglienza e
una conoscenza nuova di tutta la realta e, quindi, un uso pitt umano e corrispondente
della ragione come tale. Se, a livello naturale, I'immaginazione aveva la forza di tener
spalancata la ragione oltre il dato empirico immediatamente afferrabile, possibilita
a cogliere la realta come «totalita», cosi una volta che la forza immaginativa si trova
“segnata” dall’incontro indeducibile con Cristo essa si manifestera come possibilita

68 H. U. VON BALTHASAR, La semplicit del cristiano, Milano 1987, 69, in GIUSSANI, Perché la Chiesa, 296
in nota.

6 «E da parte nostra il desiderio che Lui effettivamente ci cambi significhera che non facciamo piti perno
su di noi, ma riconosciamo che quello che noi siamo & Lui, secondo quell’immagine d’'uomo originale:
“Facciamo I'uomo nella nostra somiglianza”» (GIUSSANI, A/lla ricerca del volto umano, 22); cosi Ratzinger:
«La fede cristiana ¢ nata da uno sconvolgimento storico, dal crollo di una antica coscienza storica: il
messaggio di Gesti presuppone la messa in discussione della forma storica del tardo Giudaismo, la sua
rilettura fatta da Paolo radicalizza questo tratto di critica storica [...] e intende il messaggio di Gesti al
tempo stesso come fondazione di una nuova storia e certo, in maniera paradossale, ¢ sperimentata come
la fine di ogni storia e proprio percid concerne tutti gli uomini» (J. RATZINGER, Elementi di teologia
fondamentale. Saggi sulla fede e sul ministero, Brescia 2005, 100).

70 L. GIUSSANI, Alla ricerca del volto umano. Esercizi spirituali della Fraternita di Comunione e Liberazione,
Milano 1996, 46.

263

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

di sguardo alla totalita dell’esistenza come destino, di comprensione della realta come
luogo del manifestarsi della presenza di Dio, che in Cristo si & realmente fatto com-
pagno all’'uomo. Allo stesso modo, la possibilita di entrare in relazione con I'altro per
immedesimazione si rivela adesso, a sua volta in modo compiuto, possibilita di calarsi
dentro il contesto che ¢ 'altro, in un tipo di comprensione che ¢ conoscenza esisten-
ziale dell’altro a partire dalla forma d’autocoscienza personale a cui Cristo genera chi
incontra, percepirlo «nel suo destino: io sono tu, tu sei io»71.

«Mi echeggia nella memoria un brano di Ugo di San Vittore: “Contemplando quel che Dio ha
fatto, riconosciamo quel che dobbiamo fare... et nzhil in universitate infecundum est”. Si, nulla
nella totalita del reale ¢ infecondo. Anche i capelli del nostro capo, il giglio del campo, il bambi-
no piccolo. Nulla e nessuno ¢ fuori da quel suo sguardo fecondo di Cristo»72.

Per Giussani il rapporto di Gest col Padre ¢ la sorgente inesauribile di questa
coscienza nuova di sé, da cui scaturisce un modo nuovo di conoscere e, quindi, di
immaginare tutto:

«Quando [Gestl] guardava il passero cadere, quando osservava i gigli del campo, le messi, i
capelli dell'uomo, che cosa gli dava la certezza di trarre da tutto spunto per raggiungere il signi-
ficato del mondo, il senso della sua vita? Cio che faceva fiorire tale certezza era il suo rapporto
col Padre, la compagnia del Padre»73.

La rivelazione determina un compimento dell'immaginazione anche per quanto
riguarda quella possibilita di immedesimazione totale che, per Giussani, scaturisce
anche dall'immaginazione. L’Incarnazione del Verbo divino nell'umano fonda la pos-
sibilita per 'uomo di immedesimarsi con Cristo, con la vita stessa di Dio. Scaturisce
da qui, sul piano morale, una possibilita inedita: agire immedesimati’4 con lo sguardo
misericordioso di Dio, sguardo di cui siamo al contempo oggetto e soggetto. Tale
dilatazione, tanto della ragione quanto dell’immaginazione, non puo tuttavia essere
ricondotta a qualcosa di “meccanico”, che accade nell’'uomo a prescindere da una
sua mossa di liberta. Proprio per quei rischi naturalmente propri del dinamismo im-
maginale, e sui quali ci siamo soffermati anche dal di dentro della vicenda del Popolo
Eletto, 'immaginazione per quanto «incontrata» da una possibilita eccedente che la

71 Cfr. L. GIUSSANI, 87 puo (veramente?!) vivere cosi?, Milano 1996, 157-159.
72 L. GIUSSANI, A riscoprire una coscienza di figlt, in Avvenire (17 ottobre 1992) 1.
73 L. GIUSSANI, L'uomo e il suo destino. In cammino, Genova 1999, 33.

74 Dove immedesimazione per il nostro autore non segna una sorta di sforzo immaginifico a partire dal
quale tentare di riattualizzare su piano morale la vita del Cristo. Immedesimazione qui ¢ il vertice di
quella sequela a Dio, di quel «seguire» che abbiamo gia riconosciuto decisivo in tutto lo svolgersi della
storia che Dio «fa» con Israele: immedesimazione ¢, in quest’ottica, lo scoprirsi partecipi di una vita
nuova comunicataci a alla quale desidera aderire.

264



Elia Carrai

riconfigura in modo reale, potra sempre preferire il “gioco” delle sue proprie immagi-
ni e proiezioni. La liberta umana potra sempre disporsi in un rifiuto di quanto le viene
incontro, evidenza che ¢& la stessa vicenda storica di Gest, cosi come la personale
lotta che vive ogni credente, a dimostrare. Tuttavia, proprio perché la ragione umana
si trova davanti «I'inimmaginabile»>, occorre sottolineare la portata di liberazione
che tale dilatazione dell'immaginazione dipendente dall’incontro con la presenza di
Cristo introduce nella storia umana. Se, infatti, 'unica possibilita di dare seguito al
proprio anelito umano, ex parte hominis, si configurava esclusivamente come la pos-
sibilita di levare differenti «ponti» verso il mistero, ¢ solo I'avvenimento Cristo ad
introdurre una reale scelta ed alternativa all'uomo: la sequela a lui, «seguirlo». In
questo senso occorre quindi sottolineare come I'incontro con Cristo non solo non
prescinda dalla liberta dell'uomo quanto, piuttosto, la susciti offrendole finalmente la
possibilita di una mossa altrimenti impraticabile, una possibilita «qualitativamente»
pitt corrispondente tanto alle proprie attese quanto all'impegno della liberta stessa
suscitata nella sua potenza «affettiva». Un incontro che si prolunga come possibilita
attraverso «persone e volti con un’identita pitl vera», la chiesa come popolo di Dio:

«Cio che caratterizza il fenomeno dell'incontro & una differenza qualitativa, una percepibile
differenza di vita. L’incontro & 'imbattersi in una diversita che attrae in quanto corrisponde
al cuore, passa percio attraverso il paragone e il giudizio della ragione, e suscita la liberta nella
sua affettivitd. L’incontro stabilisce 'urto con una diversita, coincide con I’esperienza di una
differenza che colpisce. Ma differenza da che? Dalla mentalitd comune, dal modo solito di con-
cepire cio che si desidera, dal modo “normale” di entrare in rapporto con la realta in tutti i suoi
dettagli. Cio che colpisce e muove sono persone, volti, con una identita che appare pit vera, pit
corrispondente al cuore, non determinata da tutta la trama di fattori componenti il clima sociale
cosi come viene favorito dal potere e subito da tutti»76.

Da questo punto di vista, quindi, sarebbe errato interpretare questa «moltiplica-
zione» dell'immaginazione e delle possibilita della ragione in modo dialettico rispetto
alla liberta personale, piuttosto ¢ lo spalancarsi di una comprensione dell’essere che
chiede, reclama, una mossa della liberta e, proprio cosi, la suscita’’: ¢ I'esperienza
della «liberazione»78.

75 «l “perché ultimo” & riconosciuto come ben piti grande dell'uomo, per sua natura inimmaginabile
dall’'umana mente, sorgente di una possibilita indefinibile dall'umana immaginazione» (GIUSSANI,
Perché la Chiesa, 21).

76 S. ALBERTO — L. GIUSSANI — J. PRADES, Generare tracce nella storia del mondo. Nuove tracce d’esperienza
cristiana, Milano 1998, 25.

77 Un’esaltazione che coinvolge permanentemente il credente anche oggi. «La vera lotta ¢ fra la nostra
immaginazione, tra I'immagine che noi ci facciamo dello scopo del vivere, tra il sentimento che noi
coviamo della consistenza del vivere e la parola di Cristo: “In verita, in verita io vi dico...”. Questa &
la grande alternativa cui tutte le mattine noi ci mettiamo di fronte» (L. GIUSSANI, Redemptoris Missio.
Esercizi Spirituali della Fraternita di Comunione e Liberazione, Milano 1991, 7).

78 Cfr. GIUSSANTI, Iz cammino (1992-1998), 11.

265

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

2.2.3. Cristo «moltiplica» 'immaginazione

In virt di quanto detto, innanzi alla presenza e alla pretesa di Cristo, oggi come
duemila anni fa, per Giussani ¢ segno di immaturita come di un’ultima slealta con se
stessi, la posizione di chi pretende di percorrere un ultimo indifferentismo. Il fatto

che

«“Dio ¢ diventato uomo” pone un problema radicale e ineliminabile per la vita religiosa dell’u-
manitd. E Kierkegaard nel suo Diario scrive: “La forma pit bassa dello scandalo, umanamente
parlando, ¢ lasciare senza soluzione tutto il problema intorno a Cristo. La verita & che & stato
completamente dimenticato 'imperativo cristiano: tu devi. Che il cristianesimo ti & stato annun-
ciato significa che tu devi prendere posizione di fronte a Cristo. Egli, o il fatto che Egli esiste, o
il fatto che sia esistito ¢ la decisione di tutta 'esistenza”»79.

La grande pretesa di Cristo ¢&, in definitiva, quella di segnare e fissare la strada del
rapporto col Padre in modo chiaro e definitivo, oltre ogni nostra pretesa immagina-
tiva80, Davanti a una simile proposta il grande rischio, sottolinea Giussani, per noi
come per i Farisei duemila anni fa, & «il prevalere delle nostre immagini sull’attesa
che Dio ci ha destato nel cuore e che Cristo ci ha rinnovata, anzi ci ha precisata»81.
1l prevalere di tali immagini, abbiamo visto, coincide con una indisponibilita all’ini-
ziativa stessa di Dio e al voler fissare, ancora, autonomamente 1 modi e le forme del
rapporto con Lui, laddove non si arrivi a negare il rapporto stesso. Se da un lato tutto
questo sembra porre fine allo stesso dinamismo immaginativo umano, in realta, sotto-
linea Giussani, & una trasformazione e un potenziamento dell’immaginazione stessa e,
con essa, della ragione e della liberta umane. E proprio questa novita, cambiamento
impossibile alle forze dell’'uomo, a permettere di riconoscere in Cristo la risposta a
cio che 'immaginazione pre-sente senza poter generare: «[...] lo riconosceremo per-
ché ci cambiera il cuore e, percio, ci cambiera la fantasia e I'immagine stessa, non si
desidera piti quello che si desiderava prima, cioe¢ si desidera quello che si desiderava
prima, ma in un altro modo pit, grande: il centuplo quaggiti»®2. Secondo Giussani
la fede in Cristo implica una specifica determinazione dell’immaginazione®3 e, pro-
prio cosi, quest’ultima diviene “custode” di una possibilita indisponibile quanto perd
reale: «La coscienza del rapporto con Cristo moltiplica la forza dell'immaginazione

79 GIUSSANL, All'origine della pretesa cristiana, 38-39.

80 «[...] non & una nostra decisione immaginativa il cammino su cui dobbiamo fare i Vostri passi, ma
¢ 'immaginazione di Dio che si manifesta attraverso un’irrefutabile storia, un segno irriducibile,
oggettivo» (GIUSSANI, Tutta la terra desidera il Tuo volto, 196).

81 GIUSSANL, 87 puo (veramente?!) vivere cosi?, 317.
82 Jhid.
83 Vedi L. GIUSSANI, I/ movimento di Comunione e Liberazione, Milano 2014, 116.

266



Elia Carrai

[...]»84 la rende cio¢ piti efficace, pill potente in ordine al compimento di quella tra-
iettoria totalizzante di una ragione che, spalancata, brama conoscere il significato di
tutto. Una volta che 'vomo & strappato dal gioco delle proprie immagini, per quanto
buone, scopre in Cristo di poter dare del «Tu» a quel mistero da cui nascono tutte
le cose, il mistero afferra cio¢ I'immaginazione nel momento stesso che la ragione
riconosce possibile quanto ritenuto inimmaginabile:

«Se a questo Mistero che ¢ assolutamente impensabile, inimmaginabile — inimmaginabile: & pro-
prio questo il punto; invece noi a quello che ci ha detto Gest, al Mistero che ci ha svelato Gesi,
agganciamo sempre la nostra immaginazione (ed ¢ giusto, mi piacerebbe parlare di questo, ma
questa immaginazione dev’essere espressa coscientemente con la consapevolezza che ¢’¢ dentro
il Mistero) —, comunque, se diciamo “Tu” a questa immensita, a questa realta totalmente diver-
sa, inimmaginabile, se diciamo “Tu”, allora comprendiamo che non limitiamo il Mistero; e il
Mistero incombe sulla nostra giornata in modo diverso [...]: tutti parlano dell’Ente supremo, di
qualcosa, ma nessuno dice “Tu” a questa cosa»®.

La possibilita ultima ¢ quindi quella di poter dare del Tu al mistero stesso di Dio,
dal di dentro di una coscienza di Figli. Una possibilita che si offre come fatto reale
nella storia, segnando cosi il punto di non ritorno per la stessa immaginazione: per
quanto una simile possibilita la si potra rifiutare o la si vorra negare, per il fatto che ¢
accaduta implica un «tu devi»: una ragione che vuole essere leale con il suo dinami-
smo, davanti a questo “sfondamento” delle proprie immagini sul mistero dell’essere
ed il significato del proprio esistere, «deve prendere posizione».

3. Conclusioni ed aperture

3.1. Immaginazione «clava del guerriero che & la memoria»:
vivere alla Sua presenza

Cristo nella sua incarnazione, morte e risurrezione fissa I'immaginazione dell’uo-
mo a sé, compiendone il dinamismo naturale oltre le sue possibilita; “riconducendo”
gli uomini al Padre Egli genera gli uomini alla coscienza di figli, strappandoli cosi
dalle erronee immagini di Dio. Secondo tale prospettiva, allora, I'immaginazione non
¢ pitt semplicemente “strumento” di una ragione che vaga, preda delle sue immagini;
per quanto questa rimanga una possibilita per la liberta dell'uomo, essa si rivela piut-
tosto sostegno decisivo ad una continua occasione di #zemoria del personale incontro
con Cristo. L'immaginazione non & piti il tentativo di gettare un ponte verso I'ignoto;

84 GIUSSANI, Guardare Cristo, 16.
85 L. GIUSSANI, «Tu» (o dell’amicizia), Milano 1997, 336-337.

267

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

il suo dinamismo viene coinvolto in una reale conoscenza del mistero e Cristo si rivela
il terminale ultimo verso cui 'immaginazione ¢ protesa da sempre (Atti 17,22-31).
Questo significa, quindi, che I’essere stata trasformata da una possibilita eccedente
rende 'immaginazione determinante a come il soggetto entra nel rapporto con il rea-
le. Se da un lato, nell’esaltazione della liberta che scaturisce dall’incontro con Cristo,
essa potra sempre configurarsi come puro gioco della propria progettualita (attacca-
mento alle proprie immagini); dall’altro, come facolta che tiene spalancata la ragione
alla categoria del possibile, portata oltre se stessa da un avvenimento inimmaginabile,
essa sara anche sempre possibilita di cogliere se stessi dal di dentro dell’incontro con
la grande presenza di Cristo:

«L’immaginazione o ¢ il pit grande servizio alla memoria oppure diventa fantasia e strappa dalla
realta. Se ¢ servizio alla memoria, fa penetrare la realta fin nelle sue radici, nel suo generarsi»86,

In questo senso un’immaginazione «moltiplicata» dall’incontro con Cristo &
un’immaginazione che dal di dentro della ragione e della liberta permette di tornare
a Lui pit vividamente, in una fondamentale disposizione di mendicanza e di attesa,
permettendo al soggetto di vivere una «memoria» grata. Memoria non di qualcosa di
passato ma di una presenza che ha incidenza nell’ora presente, che genera la persona
ad una possibilita di novita e di stupores”: disponibilita concreta del soggetto all’i-
niziativa del mistero attraverso il realess. In una simile prospettiva, comprendiamo
I'invito che Giussani rivolge ai suoi interlocutori a che il fatto dell’incarnazione «in-
gombri», come un’ipotesi nel rapporto con tutto, I'immaginazione:

«Qualunque sia il nostro stato d’animo, incominciamo con I"adorare quell’istante, quel momen-
to concreto in cui tutto & accaduto; [...] [Egli] & nato da una carne. Noi dobbiamo rendere
quasi abituale nella nostra immaginazione — in quella immaginazione che “consegue” il nostro
agire, che segue il nostro cammino, [...] noi dobbiamo rendere abituale nel nostro cammino il
posto di questo ricordo, di questa memoria. Chiediamo che essa “ingombri” sempre di piti I'o-
rizzonte della nostra immaginazione, perché, allora, gia le cose che facciamo e che tocchiamo si
trasformano secondo il destino finale e del destino finale incominciano ad anticipare la sicurezza

86 L. GIUSSANI, Uomini senza patria (1982-1983), Milano 2008, 36.

87 «L’avvenimento — afferma infatti Giussani — ¢ il fatto che porta la novita nel discorso del mondo, nella
fila delle cose della storia» (GIUSSANI, S7 puo [veramente?!] vivere cosi?, 111).

88 Con novita non intendiamo semplicemente un rinnovamento di coscienza su piano intellettuale,
quasi una novita speculativa, essa indica la possibilita di vivere I'esistenza secondo una disponibilita
tale all’iniziativa di Dio per cui non & piu possibile vivere semplicemente di strutture e forme che si
ripetono: «Infatti, se c’¢ un fattore che ci supera, Cristo, ¢ incommensurabile la nostra saggezza con
la Sua, la nostra affettivita con I'impeto della Sua gratuita, e percid noi dobbiamo per forza usare
I'intelligenza e I'affettivita nostre, ma sempre come “alla mercé”, pronti a cambiare di istante in istante,
secondo la ricchezza e 'immaginazione creativa Sua [di Dio]. [...] & una novita che accadra fino a
quando avrete settant’anni o ottant’anni; fino a sessantatré posso testimoniarlo io» (L. GIUSSANI, Qui e
ora (1984-1985), Milano 2009, 368).

268



Elia Carrai

e la gioia, 'evidenza e la gioia, e percid una pace e una fecondita che qualsiasi guerra, qualsiasi
antitesi non pud arrestare, non pud soffocare»8.

Un’immaginazione cosi «ingombrata», entrera in rapporto con il reale non solo
spalancando la ragione al possibile, secondo la sua naturale funzione, ma reintrodurra
ogni volta colui che ha incontrato Cristo — «qualsiasi sia lo stato d’animo» — all'impos-
sibile divenuto possibile, all’ipotesi che la realta si possa rivelare oggi, ancora nuova-
mente, luogo storico della presenza reale di Cristo appassionato al destino dell'uomo
(Col 1,16b; 2,17-19): «“percepire la contemporaneita di Cristo a quello che fai” [...]:
fare memoria, vivere la memoria. Il cristiano & 'uomo che vive la memoria, cioé “la
contemporaneita di Cristo a tutto quello che fa”»%. L’immaginazione si rivela cosi
«il grande strumento della memoria, [...] clava del guerriero che ¢ la memoria! La
memoria ¢ il guerriero che dirige la storia»9l.

«Fare memoria» & cosi quell’esser stretti al capo — a cui invita san Paolo (Col
2,18-19) — per non esser preda delle proprie pretese visioni, gonfi di vano orgoglio%2.
E questo lasciarsi «ingombrare» nella propria autocoscienza della presenza di Cristo
a render possibile I'altrimenti impossibile atteggiamento a cui Gesli incessantemente
richiama nei vangeli: diventare come bambini (Mt 18,3). Come il bimbo ¢é tutto preso,
coinvolto, con la presenza della madre cosi nei primi che seguirono Cristo, lasciando
tutto, I'immaginazione era totalmente afferrata dalla sua presenza; egli determinava la
loro “postura esistenziale”, il modo con cui entravano in rapporto con tutto, segnan-
do cosi la novita delle loro vite:

«Sono cosi bambini vicino a Gesti che lasciano cadere, non stanno attaccati alla pretesa che Lui
risponda alle loro questioni cosi come le immaginano, ma gli stanno attaccati pitt profondamen-
te di quanto fossero attaccati alle loro opinioni con una semplicita pitt grande. Perché I'essere
attaccati alla propria opinione esige la perdita della semplicita 'introduzione di una presunzione
e il prevalere della propria immaginazione sull’attesa».

Da questo punto di vista & solamente il riconoscimento della sua presenza (la fede)
a generare una liberazione dalle proprie immagini e, cosi, introdurre I'immaginazio-
ne della ragione innanzi ad una possibilita inedita per la liberta; non & certo I'im-
maginazione a produrre, secondo un’accezione psicologica, la presenza di Cristo%.
Nel pensiero di Giussani i fattori qui in gioco risultano chiaramente articolati: solo

89 GIUSSANL, I cammino (1992-1998), 10.

90 GIUSSANIL, Uomini senza patria (1982-1983), 67.
91 GIUSSANI, Dall’utopia alla presenza, 190.

92 Cfr. GIUSSANI, Alla ricerca del volto umano, 212.
93 GIUSSANI, 87 puo (veramente?!) vivere cosi?, 317.
94 Cfr. GIUSSANI, Qui ¢ ora (1984-1985), 447.

269

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

«se uno vive questa coscienza della realta di Cristo presente, anche I'immaginazione
si infervora; poi, viceversa, I'immaginazione infervorata aumenta il senso della Sua
presenza»9, incide cio¢ sulla possibilita che accordiamo a questa presenza in relazio-
ne alla totalita del reale: il fattore primario, coerentemente alla pedagogia rivelativa,
rimane I'iniziativa del mistero che si rende presenza incontrabile. Cosi I'immagina-
zione viene «salvata», anch’essa totalmente valorizzata ed assunta nel mistero di Dio
fatto uomo, scopre la sua autentica possibilita di servizio alla ragione, strumento de-
cisivo per la «memoria di Cristo», senza che si crei confusione tra la ragione stessa e
I'immaginazione?.

3.2. Linimmaginabile continua ad accadere in un «incontro» possibile:

la Chiesa

Se cio che offre un orizzonte inedito all’esistenza & I'incontro con Cristo, ad essere
decisivo rispetto a quanto fin qui emerso, ¢ che questo incontro possa continuare ad
accadere nel presente, oggi%’. Tale «incontro» non esaurisce il suo valore nel passato,
non ¢ semplicemente I'avviarsi di un processo dalle conseguenze meccaniche, esso
deve riaccadere sempre come incontro tra la liberta dell'uomo spalancata al mistero e
la liberta di Dio che gli si fa incontro come uomo. Quanto descritto in queste pagine,
infatti, ¢ un dinamismo che si attua come cammino umano personalissimo, attraverso
la particolarita della storia personale di ciascuno inscritta nella storia del grande in-
contro tra liberta umana e liberta divina:

«L’importante ¢ la continuita per cui Cristo & “con noi tutti i giorni fino alla fine del mondo”: la
Chiesa! Come sarebbe astratto anche il Gestt di Andrea e Giovanni, se non si concretasse ora —
ora! —, in questo momento, nella presenza Sua dentro il mistero del Suo corpo — dentro il mistero
della Chiesa —, che ognuno di noi serve a costruire “come pietra viva”, dice la Liturgia»?8.

Oggi, come duemila anni fa, ¢ dal di dentro del corpo ecclesiale che la medesima
pro-vocazione ad un coinvolgimento totale con la vita di Cristo raggiunge 'vomo di
ogni tempo: occorre poter incontrare Cristo oggi. E questo incontro al presente che
porta ad accogliere I'inimmaginabile (incarnazione, morte e risurrezione) al punto

95 L. GIUSSANI, Affezione e dimora, Milano 2001, 374-375.
96 Cfr. GIUSSANI, S7 puo (veramente?!) vivere cosi?, 201.

97 Questo il significato del noto incipit della prima enciclica di Benedetto XVI, in esso la categoria
teologica di «incontro» ha valore fondamentale: «All'inizio dell’essere cristiano non ¢’¢ una decisione
etica o una grande idea, bensi I'incontro con un avvenimento, con una Persone, che da alla vita un
nuovo orizzonte e con cio la decisione decisiva» (BENEDETTO X VI, Lettera enciclica Deus Caritas est,
25 dicembre 2005, Solennita del Natale del Signore, n. 1).

98 L. GIUSSANL, I/ tempo si fa breve. Esercizi della Fraternita di Comunione e Liberazione, Milano 1994, 34.

270



Elia Carrai

che 'immaginazione, segnata dall’incontro con qualcosa che non poteva proiettare
da se stessa, ¢ occasione continua a che la ragione si riempia di memoria per questa
presenza di Cristo fra le pieghe della vita: «Cristo presente in modo visibile e tangibile
dentro il cambiamento che provoca negli uomini»%?; una vita nuova che permane in
un luogo, in un popolo, in cui ¢ possibile fare esperienza in modo persuasivo —in un
modo per il quale il gioco dell'immaginazione si trova calamitato oltre se stesso — del-
la definitiva vittoria sui limiti di tempo e spazio in un guadagno inimmaginabile «d’in-
tensita di vita», il «centuplo quaggit»100, La «grazia della fede» ¢ data proprio dal
permanere reale di questa presenza secondo quella forza esaltatrice della coscienza e
della liberta umane, per cui I'uomo si trova finalmente nella condizione di un’adesio-
ne a qualcosa di diverso dalle pure proiezioni di sé101, Per Giussani, quindi, 'incontro
con Cristo ¢ un fatto innanzitutto di esperienza, di corrispondenza, e non di conte-
nuti teoricil2, L’incontro di Giovanni e Andrea col Signore, la vicenda di Zaccheo o
della Samaritana, delineano per il nostro autore la forma reale, la figura concreta, del
possibile incontro con Cristo in ogni tempo, ieri come oggi.

3.3. Aperture e prospettive

3.3.1. Riguadagnare il ruolo dell’immaginazione nella comprensione

della fede

Nei limiti del presente saggio abbiamo cercato di offrire una prospettiva, trasver-
sale alla produzione del nostro autore, grazie alla quale collocare il gioco determi-
nante dell'immaginazione entro il quadro del rivelarsi di Dio e della modalita con

99 GIUSSANIL, Uomini senza patria (1982-1983), 306.

100 Tesperienza cristiana ha cosi il suo inizio oggi come ieri da «L'zncontro con un fatto obiettivo
originalmente indipendente dalla persona che I'esperienza compie; fatto la cui realta esistenziale &
quella di una comunita sensibilmente documentata cosi come ¢ di ogni realta integralmente umana
[...]. Non esiste versione dell’esperienza cristiana, per quanto interiore, che non implichi almeno
ultimamente questo incontro con la comunita e questo riferimento all’autorita» (GIUSSANI, I/ rischio
educativo, 130).

10

La possibilita di cogliere in modo adeguato il valore di questo incontro «richiede pure un gesto di
io per la sua comprensione adeguata. Infatti, lo stesso gesto con cui Dio si rende presente all’'uomo
nell’avvenimento cristiano esalta anche la capacita conoscitiva della coscienza, adegua I’'acume dello
sguardo umano alla realta eccezionale che lo provoca. Si dice grazia della fede» (GIUSSANI, I/ rischio
educativo, 130-131); cfr. ID., Una storia, una tensione cristiana, una scelta tra due antropologie, in
L'Osservatore Romano (29 settembre 1984) 5.

10:

[§]

Giussani cita in proposito Ratzinger: «E 'osservazione di Ratzinger: “In realta noi possiamo riconoscere
solo cid per cui si da in noi una corrispondenza... Il processo della conoscenza & un processo di
assimilazione, un processo vitale”» (L. GIUSSANI, Ecumenismo. Ottocento anni di miracoli, in 30Giorni
3 [1995] 44); cfr. «Il luogo della verifica: 'esperienza umana», in GIUSSANI, Perché la Chiesa, 265; ID.,
1l rischio educativo, 131-132.

271

>
=
=
o




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

cui 'uomo sta innanzi a tale rivelazione. La nostra, inevitabilmente parziale, rico-
struzione si propone cosi di riproporre all’attenzione il valore stesso della facolta
immaginativa; questa risulta infatti esaltata dall’incontro con Cristo «infervorata» in
una dilatazione che si accompagna a quell’allargamento della ragione che ha costitu-
ito un invito continuo del recente Magistero ecclesiale. Proprio per la decisivita che
I'immaginazione riveste entro la stessa autocoscienza umana, cosi come emerge dalle
pagine di Giussani, essa si offre alla stessa riflessione teologica come una facolta da
riguadagnare in ordine alla stessa comprensione delle ragioni della fede103,

3.3.2. Un'esegesi carica di memoria

Un ulteriore promettente ambito di indagine nel pensiero giussaniano ¢ quello
costituito dai suoi continui inviti ad usare attivamente I'immaginazione, ora susci-
tando lui delle immagini ora chiedendo ai suoi interlocutori di immaginare ed im-
medesimarsi. L’invito «immaginate!» “risuona” cosi come un refrain lungo i suoi
testi. Un simile approccio alla Scrittura non ¢ derubricabile ad una mera strategia
comunicativa, e nemmeno ¢ riconducibile a quello che qualcuno potrebbe definire
un approccio puramente narratologico. L’immedesimazione con gli episodi narrati
dai vangeli ¢ possibile unicamente perché al presente, seppur in modalita contingenti
diverse, il cristianesimo continua ad accadere come un personale incontro con Cri-
sto, il cui “canone esperienziale” proprio dai vangeli ci ¢ trasmesso, quale categoria
ermeneutica decisiva del personale incontro con il Signore. Proprio in questo modo,
paradossalmente, la Scrittura e in modo particolare i vangeli, non si configurano
innanzitutto come un testo da cui dover dedurre dei richiami innanzitutto morali,
tantomeno sono riducibili ad un insieme di verita inerenti Dio; essi sono piuttosto
aiuto decisivo a sorprendersi di quanto gia ¢ presente ed ¢ accaduto nella personale
esperienza dell'incontro con Cristo. Non ¢ lo sforzo immaginale a determinare un
rapporto tra la nostra vita e quella dei discepoli, quanto il dato oggettivo di un’i-
dentica corrispondenza sperimentata oggi come allora in questo incontro «inimma-
ginabile». L’esegesi “come immedesimazione” che Giussani propone, recentemente
definita a buon titolo «esegesi esperienziale»104, nasce proprio dalla consapevolezza

105 Turgenza di un tale “recupero” & ben espressa dal recente contributo del teologo Nicolas Steeves (N.
STEEVES, Grazie all immaginazione. Integrare [ immaginazione in teologia fondamentale, Brescia 2018).
La provocazione offerta da questo denso lavoro ha costituito 1'zzput decisivo alla presente ricerca
nel pensiero di Giussani. Rimane ancora da svolgere un ampio lavoro di raffronto del pensiero dello
stesso con la traiettoria storica del rapporto immaginazione-rivelazione-teologia che il testo di Stevees
ricostruisce.

104 Ci riferiamo all’efficace espressione coniata proprio in riferimento a Giussani dal teologo René Roux,
il quale attraverso una lettura puntuale dei testi di Giussani ci offre una prospettiva circa 'approccio
esegetico di quest’ultimo. Se, come afferma correttamente I’autore, non troviamo una teorizzazione
dell’esegesi qua talis da parte di Giussani, riteniamo che quanto emerso da queste nostre pagine si possa

272



Elia Carrai

di come le Scritture sorgano da una vita “incontrata” da Cristo e che solamente dal
di dentro di questa stessa esperienza di vita diviene possibile penetrare il testo sacro,
secondo una modalita che realmente riconduce alla personale memoria dell’incontro
con il Signore. Entro un simile quadro, I'immaginazione — perché non vada come
“sprecata” — ¢ chiamata a sostenere la mzemoria. Percossa da qualcosa di eccedente
alle proprie divagazioni immaginifiche, I'immaginazione brandita dalla memoria per-
mette di tornare continuamente — fissandosi — a guel fatto: 'avvento di Cristo tra gli
uomini. La possibilita di non percepire come qualcosa di estraneo o remoto quanto
narrato dagli evangelisti, e pitt ampiamente nella Scrittura, ¢ data proprio dallo sco-
prirsi “portatori” della chiave ermeneutica decisiva senza la quale rimarrebbero, in
fondo, testi muti: I’essere stati incontrati da Cristo e aver ricevuto, nella sequela a Lui,
il dono del suo stesso Spirito (Rm 8,9). Solamente colui che & “immerso”, partecipe,
di quella medesima vita da cui sono scaturiti i vangeli potra coglierne, al di la di ogni
preparazione accademica, la portata decisiva (addirittura descrittiva) per la propria
esistenzal®, L’unica possibile ermeneutica nei confronti della Scrittura &, da questo
punto di vista, una comprensione che si offre dal di dentro dell’esperienza credente in
cui la memoria della presenza Cristo si offre come elemento determinante:

«Si chiama memoria il nesso, il filo che unisce il nostro presente a quella Sua presenza che Gio-
vanni e Andrea stettero per ore e ore, quel giorno, a sentire parlare [...]. Si chiama “memoria”
il nesso che continua quell’incontro fatto, che lo prosegue nel presente, perché non ¢ vero un
incontro con Dio se non prosegue nel presente. [...] Il cristianesimo diventa vivo, la fede diventa
personalmente viva, fecondatrice della vita [...], quando uno tiene presente un incontro che
Dio gli ha fatto fare: in parrocchia, a scuola, con 'uno o con I'altro [...]. Tiene a mente questo

efficacemente accompagnarsi alla lettura tracciata da Roux. Quanto I"autore afferma circa I'approccio di
Giussani alla Scrittura ci sembra in qualche modo valido anche per quanto riguarda la concezione dello
stesso in merito all'immaginazione: «Forse la scarsa attenzione riservata all’ermeneutica di Giussani
¢ legata anche al fatto che lui stesso non la esplicita praticamente mai in modo completo, ma, mosso
da altre domande che gli sembravano pit urgenti, si limita a utilizzare e a commentare le Scritture
senza problematizzare in modo tematico la sua metodologia. Se osservata con attenzione, pero, essa
rivela una coerenza ed una originalita particolari in piena armonia con le premesse epistemologiche
del suo pensiero e con le finalita educative e apostoliche che animano la sua missione di teologo» (R.
RoOUX, Leseges: esperienziale delle Scritture in Luigi Giussant, in Luigi Giussani. 1l percorso teologico e
lapertura ecumenica, a cura di G. PAXIMADI — E. PRATO — R. ROUX — A. TOMBOLINI, 344). In questo
senso la messa in luce della fondamentale relazione fra immaginazione e memoria ci sembra possa
collocarsi nella linea di un possibile ulteriore approfondimento dell’approccio esegetico di Giussani.

10

9

In proposito la posizione di Giussani non appare isolata, ma convergente con coloro che si interrogano
sul rapporto tra riflessione teologica e Sacra Scrittura. Cfr. J. RATZINGER, Linterpretazione biblica in
conflitto, in 1. DE LA POTTERIE — R. GUARDINI — J. RATZINGER ET AL., L'esegesi cristiana oggi, Casale
Monferrato 1991, 98;J. RATZINGER, Natura e compito della teologia: il teologo nella disputa contemporanea,
Milano 1993, 84; B. COSTACURTA, Esegesi e lettura credente della Scrittura, in Gregorianum 73/4 (1992)
739-45 e P. BEAUCHAMP, E possibile una teologia biblica, in La rivelazione attestata: la Bibbia fra testo
e teologia. Raccolta di studi in onore del Cardinale Carlo Maria Martini Arcivescovo di Milano per il
suo LXX compleanno, a cura di G. Angelini, Milano 1998, in particolare 326-332; BENEDETTO XVI,
Esortazione apostolica post-sinodale Verbum Domini, n. 30.

273

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

incontro, che gli ha destato un’impressione come quella che Cristo ha destato nei due apostoli.
E un’impressione che non si pud pitt perdere»106,

L’incarnazione non & un fatto del passato, piuttosto, & «cio che caratterizza il me-
todo cristiano, vale a dire il veicolo della comunicazione di Dio, lo strumento scelto:
il fattore umano»107. Questo pone all'immaginario un punto limite e, al contempo,
una dilatazione oltre le sue possibilita. I'immaginazione — per Giussani — deve cosi
lasciarsi ingombrare dal fatto imponente dell’incarnazione-morte-risurrezione di Cri-
sto (I'inimmaginabile che tuttavia & accaduto). L’immaginazione sara cosi tanto pitt
«clava» del «guerriero che & la memoria», quanto pitl tornera a quel momento in cui
ha incontrato cio che non poteva immaginare, al punto che le proprie immagini sono
apparse un niente rispetto a quella presenza carica di promessa. Un incontro per il
quale I'istante presente risulta non da fuggire, ma da vivere come il luogo del dirsi e
darsi di Dio all’'uomo e, quindi, come attesa. E una «impressione» che si introduce
con quel primo incontro, tale che la persona non puo pitt “scrollarsela” di dosso e per
la quale gli si offre, qualsiasi sia la condizione o la circostanza che attraversa, la possi-
bilita di una memoria che coincide, ultimamente, con la «mendicanza» della presenza
di Cristo stesso. In questo modo, la liberazione del credente coincide con il poter ogni
volta ri-aderire a questa possibilita inimmaginabile (nel senso di non prodotta dalle
sue forze) quanto reale, che lo ha «segnato», e che gli si ri-offre ogni volta, al presente,
nella forma dell’incontro con una novita di vita indeducibile dalle proprie immagini
e, tuttavia, totalmente adeguata alle sue attese: I'incontro con la vita stessa di Cristo
il cui prolungarsi nella storia chiamiamo Chiesa, «vita che incontra la nostra vita»108,

106 L. GIUSSANL, Ecumenismo. Ottocento anni di miracoli, 8-11.

107 GIUSSANI, Perché la Chiesa, 161. Sottolineiamo qui la sintonia del nostro autore con il pensiero di
Joseph Ratzinger, il quale vede nel comunicarsi «concreto» di Dio cio che salva I'uomo dal gioco
delle sue autoproiezioni, introducendolo alla sequela di un fatto che, proprio perché concreto, esige
una sequela altrettanto concreta: «Solo il Dio concreto pud essere qualcosa di diverso da una nuova
proiezione del proprio io. Solo la sequela di Cristo ¢ il cammino del perdersi che conduce alla meta.
Ma, anche a questo punto, sorge un nuovo interrogativo: quale immagine di Gest ¢ pitt di una mera
immagine? Dove posso trovarlo veramente, dove posso trovare Lui e non soltanto pensieri su di Lui?
[...]. E [qual ¢] la risposta allora? Colui che si ¢ fatto carne ¢ restato carne. Egli & concreto. “Nella
Chiesa di Cristo viene continuamente rivolta ai singoli la richiesta di dare la propria anima, per poterla
ricevere ancora, rinnovata e pitt vera” (Guardini). L'obbedienza alla Chiesa ¢ la concretezza della nostra
obbedienza. La Chiesa [...] & la nostra contemporaneita con Cristo; non ce n’¢ altra» (J. RATZINGER,
Natura e compito della teologia, Milano 1993, 56-57).

108 T, GIUSSANI, Nella fedelta al Magistero abbiamo sempre voluto portare la gente a scoprire come Cristo &
presenza, in L'Osservatore Romano (21 aprile 2004) 5.

274



Elia Carrai

Riassunto

11 presente saggio tenta una preliminare messa a fuoco del ruolo che gioca I'imma-
ginazione nel pensiero di Luigi Giussani. Nonostante non si trovi una teorizzazione
e trattazione unitaria e conclusiva della facolta immaginativa nelle pagine del nostro
Autore, la messa a tema del dinamismo immaginativo emerge a piu riprese nella sua
opera quale aspetto non secondario. Riteniamo, inoltre, che la comprensione del
ruolo dell’immaginazione nella proposta di Giussani costituisca un punto privilegia-
to di osservazione in ordine a cogliere 'originalita del suo pensiero. Nell’ampia e di-
versificata tipologia di testi e di contributi del teologo milanese emerge innanzitutto
una comprensione dell'immaginazione in relazione al naturale dinamismo della ra-
gione e, soprattutto, una precisa comprensione della stessa alla luce del dirsi e darsi
di Cristo nella storia. L’evento rivelativo del comunicarsi di Cristo riconfigurereb-
be, segnandola irreversibilmente, I'immaginazione stessa: introdotta oltre se stessa,
nell’inimmaginabile, questa immaginazione “dilatata” contribuirebbe ad un vero e
proprio “allargamento” della stessa razionalita. In questa «moltiplicazione dell’im-
maginazione», per dirla con Giussani, si schiude il nesso immaginazione-memoria al
punto da poterne parlare nei termini di «clava della memoria»: immaginazione “sal-
vata” dall’incontro con Cristo. Il lavoro si struttura partendo da un inquadramento,
secondo il pensiero di Giussani, dell’l[mzmaginazione nell' uomo (1), sottolineando
Limmaginazione: dinamismo naturale della ragione (1.1) e L’inevitabile ripieganen-
to dell immaginazione (1.2). La seconda parte tematizza L’immaginazione salvata
dalla rivelazione (2), nei termini dell’antica e della nuova alleanza: Dio si fa incontro
all’immaginazione dell uomo: Israele (2.1) e Un amore comprensivo oltre ogni umana
immaginazione: il Verbo si & fatto carne (2.2). La terza e ultima parte Conclusioni e
aperture (3) approda ad una sintesi secondo un’espressione dello stesso Giussani,
Immaginazione «clava del guerriero che é la memoria» (3.1), per poi sottolineare
come L'inimmaginabile continua ad accadere in un «incontro» possibile: la Chiesa
(3.2) e concludersi, infine, in alcune Aperture e prospettive (3.3).

275

>
=
=
S




=
O
e
e
<

Immaginazione: clava della memoria

Abstract

This essay attempts a preliminary focusing on the role that imagination plays in
Giussani’s thought. Despite the fact that we can’t find a theoretical and conclusive
exposition about this topic in the pages of our Author, we have to admit that the
theme of imaginative dynamism is thematized in his pages many times. We also be-
lieve that the comprehension of the role of imagination in Giussanis’ aim could be
a privileged point of view in order to identify the originality of his same thought. In
his textual production, first of all, emerges a natural comprehension of imagination
in order to natural reason’s dynamism but, more important, there is revealed a clear
comprehension of imagination in the light of Christ’s event in the history. The en-
trance of God in time would be a reconfiguration of the imagination itself: marked
in an irreversible way by this event, this “broadened” imagination would contribute
to a specular real “enlargement” of the same rationality. In this «multiplication of
imagination», as Giussani says, it is revealed the deep relationship between imagina-
tion and memory, understood as memory of Christ, a relation which enables our
Author to define imagination as “memory’s club”: a “saved” imagination, saved by
the encounter with Christ. The work is structured starting from a reconnaissance,
according to Giussani’s thought, of Imzagination in man (1), emphasizing the rule
of Imagination: natural dynamism of reason (1.1) and The inevitable folding of the
imagination (1.2). The second part deals with Izagination saved by revelation (2),
in terms of the old and the new covenant: God meets man’s imagination: Israel (2.1)
and A comprehensive love beyond all human imagination: the Word became flesh
(2.2). The third and final part — Conclusions and openings (3) — leads to a synthesis
according to an expression of Giussani himself, Izagination “club of the warrior
who is menory” (3.1), to then underline how The Unimaginable continues to happen
in a possible “encounter”: the Church (3.2) and finally ending in some Openings and
perspectives (3.3).

276



