Articoli RTLu XXV (3/2020) 389-409

La Cristologia nella dimensione

dell’esperienza.
Sull’interpretazione di Cristo in Edward Schillebeeckx

+ Leo Scheffczyk*

Introduzione alla pubblicazione del saggio

Nel 1984, Leo Scheffczyk pubblicod un saggio che fino a quel momento era stato accessi-
bile ai lettori soltanto in una traduzione inglese: Christology in the Context of Experience: On
the Interpretation of Christ by Edward Schillebeeckx, in The Thomist 48 (1984) 383-408. Tl
traduttore, P. Prof. Dr. Richard Schenk OP, I'ultimo assistente di Scheffczyk all’Universita di
Monaco, presume che la pubblicazione dell’originale tedesco possa essere stata differita perché
I’ Autore voleva aspettare eventuali future pubblicazioni di Schillebeeckx. Sperava che il dome-
nicano belga potesse forse modificare la sua posizione, un’aspettativa che pero non si sarebbe
realizzata: Schillebeeckx mori infatti nel 2009, quindi quattro anni dopo Scheffczyk. Le ultime
due frasi del saggio depongono a favore di quest’interpretazione. Intanto il P. Dr. Johannes
Nebel FSO, Direttore del Centro Leo Scheffczyk a Bregenz, ha preparato un’edizione critica
dell’originale tedesco che verra pubblicata prossimamente nella rivista fondata da Scheffczyk:
Christologie in der Dimension der Erfabrung. Zur Christusdeutung von Edward Schillebeeckx, in
Forum Katholische Theologie 4/XXXVI (2020). L’edizione critica, qui utilizzata per la tradu-
zione italiana, si basa sul dattiloscritto tradotto in inglese, ma anche sul manoscritto stesso. Per-
cio alcune finezze linguistiche e formali sono riportate con maggiore precisione. Per 'apparato
critico e I'introduzione del curatore Johannes Nebel rinviamo all’edizione tedesca. Accogliamo
qui, invece, il riassunto dell’articolo a cura di Nebel. Per la traduzione italiana ringraziamo il
dott. Andrea Sandri.

11 confronto sul ruolo dell’esperienza ¢& stato oggetto di una conferenza tenuta durante il
Simposio internazionale in occasione del centesimo anniversario della nascita di Scheffczyk
(Lugano, 14-18 settembre 2020; vedi il rapporto del sottoscritto sul congresso nella rubri-
ca “Miscellanea” di questo quaderno). L’esegeta del Nuovo Testamento ad Eichstitt, Lothar
Wehr, ha esposto il tema «Esperienza di fede nel Nuovo Testamento, nel contesto delle posi-
zioni teologiche di Leo Scheffczyk ed Edward Schillebeeckx». Questa conferenza sara pubbli-
cata negli atti del Simposio, come anche la panoramica del sottoscritto sull'importanza dell’e-

e

Leo Scheffczyk (1920-2005), teologo tedesco di fama internazionale, fu elevato alla dignita cardinalizia
per i suoi meriti teologici da Papa Giovanni Paolo ITil 21 febbraio 2001. Per ulteriori dettagli cfr. www.
leo-cardinal-scheffczyk.org..

389



=
O
e
e
<

La Cristologia nella dimensione dell’esperienza

sperienza in Scheffczyk, un articolo che riassume, apportando ulteriori elementi bibliografici,
anche il testo riportato qui di seguito. Il saggio di Scheffczyk fu scritto trentasei anni fa, ma la
tematica ermeneutica ¢ tuttora attuale.

Manfred Hauke

Per diverse ragioni una valutazione delle asserzioni cristologiche di Schillebeeckx
non ¢ facile: in primo luogo perché I’Autore non ha trattato il tema formalmente né
lo ha posto al centro dei propri studi (ma soltanto affrontato nel contesto di altre
tematiche); e poi perché le sue esposizioni non hanno soltanto un carattere siste-
matico, ma sono caratterizzate da un pluralismo metodologico (dai metodi propri
dell’esegesi, della dogmatica, della ricerca empirico-descrittiva) che spesso porta a
una mescolanza di aspetti e di dimensioni che risulta non propriamente favorevole
per la comprensione della verita; infine nelle asserzioni sparse in molti anni ci sono
squilibri che I'osservatore critico sara portato a interpretare come contraddizioni e
che, al contrario, I’Autore presenta come sviluppo continuativo di un’idea fondamen-
tale costante e legittima.

Se, tuttavia, si vuole connettere in un’unita queste asserzioni ed enunciare la cate-
goria unificante, si deve (specialmente in base alle piti recenti prese di posizione sul
tema) ricorrere alla dimensione dell’esperienza. Ultimamente si tratta per I’ Autore
di una interpretazione di Cristo proveniente dall’esperienza e mirante a una nuova
esperienza.

1. Prese di posizione “precritiche”

Tra le prime prese di posizione sul tema desta 'attenzione cio che lo stesso Au-
tore definisce uno «schizzo cristologico», giacché tale scritto contiene il paradigma
del punto di avvio dogmatico-sistematico del suo percorso intellettuale. Nel capitolo
«Das Mysterium Christi und der Dreieinigkeit» presente nella raccolta di scritti Of-
fenbarung und Theologie [OTh]1, I’ Autore dimostra un particolare interesse per la
condition humaine di Cristo, un interesse che egli attribuisce ai nuovi influssi della
filosofia fenomenologica e alla moderna antropologia, e che (con una leggera esage-
razione) sostiene essere un impulso rivoluzionante la dogmatica (OTh 328). Egli sa
tuttavia con certezza che 'uomo Gesu diviene “interessante” soltanto se si prende
seriamente in considerazione il mistero, che a sua volta rinvia al mistero della Trini-
ta, dell'unione personale con la persona divina. Pertanto Schillebeeckx riabilita in

1 Cfr. E. SCHILLEBEECKX, Offenbarung und Theologie (Gesammelte Schriften 1) (traduzione di H. Zu-
lauf), Mainz 1965, 328-331 (it. Rivelazione e teologia, Roma 1966).

390



Leo Scheffczyk

questo contesto il classico sviluppo teologico dottrinale quando considera come ele-
mento propulsivo di questo sviluppo il principio fondamentale secondo cui «Cristo
non & una persona umana accanto a una persona divina» (OTh 328); per questa stessa
ragione, d’altro canto, la persona di Cristo non potrebbe essere compresa come de-
personalizzata (il che corrisponde alla dottrina tradizionale dell’enipostasia della na-
tura umana di Cristo). Benché I'affermazione della «manifestazione in forma umana»
di Dio (OTh 328) non sia del tutto precisa e anche I’asserzione di un’incarnazione
che continua durante tutta la vita di Gesti alluda pit al crescere effettivo di un essere
umano che a una realta da fondare ontologicamente, in queste descrizioni derivanti
dalla filosofia fenomenologica non si trovera alcunché di oggettivamente inadeguato.

Allo stesso orientamento della cristologia conciliare fanno riferimento le afferma-
zioni che vengono formulate all'interno del tentativo teologico-sacramentale di defi-
nire Cristo [CSG]? «sacramento originario» (secondo la formula divenuta gia allora
usuale) (CSG 25). Anche qui I’Autore si mantiene ancora saldamente sul terreno
del dogma calcedoniano e della sua definizione di Cristo come «una persona in due
nature» (zbid.).

Anche l'interpretazione delle opere di Gest Cristo come atti teandrici segue in
tutto le tracce della tradizione, servendosi persino dell’ausilio della piti precisa distin-
zione (secondo Tommaso) tra «operazioni miste» e «operazioni meramente umane di
Cristo» alle quali, com’¢ giusto, ¢ egualmente riconosciuta efficacia «sacramentale»
(CSG 24). L’Incarnazione & qui descritta, in termini storici e secondo il realismo della
salvezza, come «invio del Figlio sulla terra» (CSG 26), anche ricorrendo alle affer-
mazioni del quarto Vangelo che piti tardi I’Autore avrebbe considerato secondarie.

1l senso dell'Incarnazione secondo I'esempio dei Padri greci, che parlano in ma-
niera del tutto realistica e, per cosi dire, sovrannaturale, ¢ reso con 'espressione «di-
vinazione dell'uomo» (CSG 26). La pienezza della grazia, che 'uomo Gest doveva
far propria, gli appartiene «in forza del suo essere-Dio» (CSG 26). «Cristo in quanto
Dio ¢ in tutto identico al Padre» (CSG 39). Il «mistero di Cristo» (I'«Incarnazione» o
il «mistero del Natale») ¢ «la rivelazione in atto del mistero redimente della Trinita»
(CSG 46). Le opere di Gest Cristo furono percid al contempo il «mistero cultuale
terreno» dinanzi al Padre culminante nella morte sacrificale di Gesu la cui accetta-
zione da parte del Padre ebbe per conseguenza la Resurrezione compresa in modo
assolutamente salvifico-realistico (CSG 42). Tutte queste verita e realta divengono
comprensibili soltanto in base al dato di fatto originario, caratterizzato dal mistero,
per cui Cristo «#ella sua umanita ¢ il Figlio di Dio con potenza» (CSG 42) e «la se-
conda Persona dell’augustissima Trinita» che, in quanto tale, «in unita con il Padre»
rappresenta «contemporaneamente il principio dello Spirito Santo» (CSG 43).

2 Cfr. E. SCHILLEBEECKX, Christus. Sakrament der Gottbegegnung (traduzione di H. Zulauf), Mainz 1960
(it. Cristo, sacramento dell’ incontro con Dio, Roma 1962; 19818).

391

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Cristologia nella dimensione dell’esperienza

Tutto cio, a giudizio dell’ Autore, poggia senza dubbio su un fondamento biblico
che, secondo il senso e lo spirito di questa dichiarazione, non ¢ falsificato né abban-
donato dalla Tradizione della Chiesa (Calcedonia). Questo rinvio alla dottrina della
Chiesa non ¢ attenuato dal fatto che in alcune formulazioni la scelta delle parole e il
modulo linguistico diventano un poco imprecisi e divulgativi. Il fatto che la persona
divina del Figlio «assunse un aspetto umano» (CSG 23) ¢ di per sé sussumibile sotto
la fattispecie per la quale si rimprovera alla teologia tradizionale di non essere del
tutto libera dai residui dell’eresia docetista e monofisita per quel che concerne I'u-
manita di Cristo. Questa stessa carenza potrebbe stabilirsi di fronte all’affermazione
secondo cui Cristo «fu Dio in modo umano e uomo in modo divino» (CSG 23);
infatti in un simile modo di esprimersi le nature si mutano in modalita, una natura
diviene aspetto dell’altra. Anche se chiaramente non ¢ questo I’esatto intendimento
dell’Autore, si puo cogliere all’opera in queste espressioni lo sforzo di abbandonare
la stretta concettualita del sistematico e di passare a un uso linguistico corrente e pit
accessibile all'uomo contemporaneo, tale da rendere pit facile la comprensione della
verita in questione. Nel complesso, di questa concezione di Cristo si deve ritenere
che essa esprime il mistero di Cristo in un linguaggio vivo e in qualche modo pleo-
nastico. La definizione patristica di Cristo come di un sacramento originario, che al
tempo della stesura del libro si era gia affermata, e I'idea di sacramento, che ¢ cosi
riferita a Cristo, sono del tutto adeguate a illustrare la verita dell’'Uomo-Dio nel suo
significato determinante per la vita presente della Chiesa e del cristiano, nonché a
incontrare 'uomo moderno al quale qui si ¢ gia fatto riferimento. Cid avviene senza
alcuna considerazione della problematica esegetica ed ermeneutica, gia allora attuale,
che I’Autore non poteva ignorare.

Si deve notare che questa comprensione teologico-sacramentale di Cristo fu gia
allora sviluppata non senza alcun ricorso all’esperienza. La categoria dell’incontro,
che fu introdotta nella comprensione del sacramento, fu ridefinita in quel testo come
«riferimento alla nostra naturale esperienza esistenziale» (CSG 10). Tuttavia, secon-
do le brevi affermazioni qui formulate, I’esperienza dell’incontro, riposta nell’esisten-
za dell'uomo, non era da considerarsi costitutiva rispetto alla Rivelazione e alla fede;
infatti si afferma espressamente che Rivelazione e fede, che senz’altro acquistano pie-
no significato soltanto nell’incontro (divenuto oggetto di esperienza), sono costitutive
dell’incontro con Dio. Tutto cid & compreso in termini assolutamente moderni, ma
ricollegato, con misura e disciplina, alla dottrina della fede.

La categoria personologica dell’“incontro” determina anche la Antwort [PGB]
che Schillebeeckx da, nel 1964, al libro Honest to God del vescovo Robinson, e le
tesi cristologiche ivi contenute3. Benché il vescovo anglicano metta in luce I'intera

3 Cfr. E. SCHILLEBEECKX, Personale Begegnung mit Gott. Eine Antwort an Jobn A. T. Robinson (traduzio-
ne di H. Zulauf), Mainz 1964.

392



Leo Scheffczyk

problematica della teologia applicata secondo criteri ermeneutici, Schillebeeckx non
fa direttamente riferimento a queste questioni metodologiche, ma sviluppa la risposta
servendosi di un’ontologia della persona, certamente segnata dal moderno persona-
lismo, ma priva di un’essenziale considerazione della questione della comprensione
e della difficile problematica che a essa si lega. Cosi, anche nella presentazione del
mistero di Cristo ritornano le note formule nelle quali Gesti ¢ considerato la «forma
sacramentale» di Dio (PGB 72) nella quale Dio «viene incontro immediatamente»
(PGB 73), il che, dal momento che si rifiuta il funzionalismo di Robinson, riguarda
certamente la figliolanza divina di Gesu Cristo. Con riguardo al significato del “sa-
cramento”, che 'Uomo-Dio rappresenta, c’¢ nella Résposta una frase sulla efficacia
sacramentale che oggi appare persino iperortodossa: «... nulla sappiamo sulla pos-
sibilita sensata di un’elargizione della grazia al di fuori di Cristo» (PBG 73). Contro
Robinson, Schillebeeckx argomenta affermando che, se ¢ vero che Gest (nel senso
del vescovo anglicano) puo essere considerato un «uomo per gli altri» (PBG 74), non
puo essere questa I'ultima parola su di Lui. L’ultima parola dell’Autore si riferisce
all’«amore sovrastorico della Trinita» (PBG 75) che si comunica a noi in Lui e che
porta non a un «incontro umano», ma a un «incontro con Dio» nella fede (PGB 75).
E la fede ecclesiastica della tradizione niceno-calcedoniana che I'Autore, senza qui
ricorrere all’arte dell’ermeneutica, chiaramente considera comprensibile e comunica-
bile, e che egli, tuttavia, in opposizione a Robinson, del tutto corrivo allo spirito del
tempo, vorrebbe far valere contro la corrente di moda.

Allo stesso tempo Schillebeeckx parla anche in un altro passo* dell’«avvento del
Figlio di Dio nella dimensione della nostra storicita mondana» (OTh 20), nel quale
«la salvezza si offre a noi come realta sovrannaturale nella forma di una realta intra-
mondana — dell’essere-uomo di Cristo» (OTh 20). In quanto «Parola di Dio», Cristo
¢ «Dio stesso, il Figlio, che ci parla personalmente nell'uomo Gesu» (OTh 40). Se-
condo Schillebeeckx, cid compenetra I'intero Nuovo Testamento le cui professioni
di fede sono comunicate nella loro interezza al periodo successivo: «Da tutto cid
risulta che le professioni di fede cristologiche della Sacra Scrittura divengono incom-
prensibili al di fuori della cornice trinitaria e che nel Simbolo apostolico fu formulato
espressamente soltanto cio che era 'ispirazione fondamentale del kerygma apostoli-
co. Nel kerygma apostolico, nella catechesi originaria e nelle professioni di fede apo-
stoliche il 7zistero di Cristo & visto come fondamentale a partire dall’universale »zistero
di Dio»» (OTh 172). Qui non soltanto & riconosciuta la catena unitaria, ben serrata,
della tradizione, ma anche la forza che lega gli anelli: la tradizione attiva nella forma
del magistero della Chiesa: «Questa tradizione ¢ essenzialmente unita a un soggetto
vivente, la Chiesa, il vivente popolo di Dio sotto la guida del ministero ecclesiastico»
(OTh 26s.) al quale, com’¢ naturale, appartiene anche I'infallibilita (OTh 27).

4 Cfr. SCHILLEBEECKX, Offenbarung und Theologie, vol. 1.

393

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Cristologia nella dimensione dell’esperienza

Non puo esserci alcun dubbio sul fatto che queste concezioni cristologiche siano
strettamente orientate alla regola cattolica di fede. Pur formalmente enunciate, con
maggior forza di quanto avviene nella cristologia tradizionale, in concetti personalisti-
ci ed espresse nella categoria dell’incontro, esse non sono affatto distanti dal dogma
cattolico del quale, in questo periodo, I’Autore ancora afferma: «Tuttavia dobbiamo
qui rimanere chiaramente consapevoli del fatto che il dogma traduce in maniera com-
pleta la realta salvifica del contenuto della rivelazione» (OTh 220). Ancora non si av-
verte qui uno iato tra Scrittura e dogma o persino tra singole tradizioni della Scrittura.
La problematica del processo cognitivo tra testo e autore, tra autore e futuro lettore
non ¢ qui tematizzata. Lo sviluppo del dogma & naturalmente riconosciuto, e tuttavia
si afferma subito, a mo’ di avvertimento, che «la nuova interpretazione del dogma
puo percid avere, oltre a un significato ortodosso, anche un significato eretico» (OTh
223). La problematica ermeneutica in quanto tale non & ancora recepita e, soprattut-
to, non ancora applicata criticamente contro il dogma della Chiesa, come dimostrano
i riferimenti soltanto incidentali a Rudolf Bultmann (OTh 219s.).

2. La svolta verso I’ermeneutica e la teoria critica

Nel periodo postconciliare, rispetto a questa fase della cristologia, che deve es-
sere definita “precritica”, si profila in Schillebeeckx una svolta che emerge nei saggi
contenuti nel libro Gott — die Zukunft des Menschen [GZM]I5 . Qui I'autore accoglie
tutto I'«arsenale» (GZM 24) dei problemi ermeneutici e la «montagna del materiale
ermeneutico» (GZM 24) per sottoporli al dogma della Chiesa. Cid avviene innan-
zitutto nell’intenzione positiva di promuovere I'improrogabile reinterpretazione del
concetto di Dio come «Dio che ¢ il #ostro futuro» (GMZ 153). Qui, tuttavia, & so-
lamente fornito e, in forma in qualche modo scolastica, predisposto lo strumento
ermeneutico per il compito, ritenuto decisivo, di «riformulare, prendendo avvio dal
presente» (GZM 35), la vecchia verita della Bibbia, giacché comprendiamo ogni te-
sto «soltanto nella sua applicazione al presente» (GZM 36), ossia lo concepiamo a
partire dall’autocomprensione odierna. In questo modo la problematica ermeneutica
non ¢ certamente esaurita, dal momento che ci si dovrebbe gia qui domandare (per
quindi trovare una risposta) che cosa succede se il testo e la auto- o precomprensione
dell’'uomo risultano reciprocamente contraddittori. Nel caso di una siffatta opposi-
zione I’autocomprensione deve certamente, nonostante tutte le obiezioni, prendere il
sopravvento sulla normativita del testo. Gia qui si pud avanzare I'ipotesi che Schille-

5 Cfr. E. SCHILLEBEECKX, Gott — Die Zukunft des Menschen (traduzione di H. Zulauf e H. A. Mertens),
Mainz 1969 (it. Dio, il futuro dell’'uomo [Punti scottanti di teologia 50], Roma 1970).

394



Leo Scheffczyk

beeckx (non diversamente da Bultmann) non possa tener ferma la normativita della
Sacra Scrittura. L’importante questione se anche I’autocomprensione del testo non
possa essere messa in discussione, e addirittura ribaltata, non trova qui una risposta
positiva.

All’altra questione, ovvero se il contenuto (cristologico) del kerygma sia pregiu-
dicato o deformato da questo forte ricorso all’autocomprensione e alla «situazione
ermeneutica» (GZM 35), non si puo ancora rispondere validamente in base a questo
scritto. Emerge con evidenza che i (pochi) testi su Cristo dicono di Cristo soltanto
che Dio in Lui ci ha «donato la possibilita di costruire il futuro» (GZM 153) e che cid
«che in Lui ¢ accaduto [¢] fondamento, norma e criterio di ogni attesa futura» (GZM
160). I mistero della persona di Gesti Cristo trova ancora espressione soltanto nella
formula secondo cui «anche nello stesso Gestl... il rapporto immediato con Dio, che
Egli chiama Padre, [¢] la base per la sua comprensione del Regno di Dio venturo»
(GZM 160).

L’ermeneutica appare essere tuttavia rivalutata come istanza critica soltanto con lo
scritto Beitrige zu einer hermeneutischen und kritischen Theologie [BTh]é che inizia
subito con una domanda incalzante: «Come sappiamo ultimamente che una nuova
interpretazione attualizzante del messaggio cristiano o di un qualsiasi vecchio dog-
ma... o della dottrina delle “due nature” (Concilio di Calcedonia) corrisponde re-
almente al Vangelo e che ¢, in tal senso, ortodossa?» (BTh 9). Qui lo strumentario
ermeneutico sembra estendersi alla linguistica strutturalistica, all’analisi logica e alla
filosofia fenomenologica del linguaggio, quand’anche la capacita produttiva di queste
discipline per I'ermeneutica teologica venga in seguito nuovamente svalutata. Que-
sto destino riguarda perd complessivamente I’ermeneutica delle scienze dello spirito.
Dopo averla lodata in un primo momento come lo strumento indispensabile per la
moderna trasmissione della fede, si afferma ora, non senza una certa discontinuita,
che «la semplice “ermeneutica gadameriana” delle scienze dello spirito ¢ insufficiente
per la teologia» (BTh 72). Percid la questione fondamentale della teologia «non &
tanto la questione del rapporto tra passato (Scrittura, Tradizione) e presente, ma tra
teoria e prassi» (BTh 71). Cosi I’Autore prende congedo dall’ermeneutica delle scien-
ze dello spirito e si rivolge alla «dialettica negativa», allora particolarmente popolare,
e alla «teoria critica» (Jiirgen Habermas), entrambe le quali appaiono particolarmente
idonee a riflettere criticamente sulla prassi cristiana, «sull’ortoprassi», decisiva per la
reinterpretazione della fede; c’¢ infatti «una convergenza... tra I'interesse emancipa-
tivo, dal quale la teoria critica & guidata, e la forza liberante che procede dal Vangelo,
senza che del resto essi coincidano» (BTh 154). Quindi «la teoria critica della societa
¢ una scienza ausiliare per la teologia» (BTh 155). Tuttavia il rapporto tra il Vangelo

6 Cfr. E. SCHILLEBEECKX, Glaubensinterpretation. Beitrige zu einer hermeneutischen und kritischen Theo-
logie (traduzione di H. Zulauf), Mainz 1971 (it. Intelligenza della fede: interpretazione e critica, Alba
1975; cfr. Fede e interpretazione [Giornale di Teologia 561, Brescia 1971; 19852).

395

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Cristologia nella dimensione dell’esperienza

(Chiesa e dogma) e la razionalita critica dei cristiani moderni non ¢ completamente
chiarito. Da un lato, tramite lo strumento della critica sociale (al quale sottosta anche
la Chiesa), devono essere corretti fede e dogma e soprattutto essere criticati in base
al criterio della loro efficacia nella prassi, in modo tale che si debba persino giunge-
re a una «comprensione della tradizione contro la tradizione» (BTh 146); dall’altro,
tuttavia, il dogma deve conservare ed esercitare la propria forza critica, almeno come
«pericolosa formula di commemorazione» (BTh 164). Come pud tuttavia cid che
deve essere criticato essere assunto come criterio della critica? Come risposta si of-
frono qui il rinvio alla prassi e I'esperienza che da essa proviene; infatti «la prassi &
un elemento essenziale dell’interpretazione attualizzante e liberante» (BTh 159) della
fede cristiana. Percio nella fede matura non vige il principio dell’«ortodossia», ma
quello dell’«ortoprassi» (BTh 63; 70). Tuttavia I’Autore non ¢ in grado di indicare
che cosa significhi I'aggettivo orthés nel concetto di «ortoprassi» e da dove tragga
il proprio contenuto. Dovrebbe trattarsi di qualcosa che sta al di sopra della prassi;
il che, secondo la regola, qui ultimamente vincolante, della verifica della fede nella
prassi e nell’esperienza pratica della vita, non pud essere ammesso. E pur vero che
I’Autore a un certo punto pone una restrizione con la quale si afferma che non &
possibile dedurre le verita di fede dalla prassi esistenziale e dalle sue esperienze (BTh
16), e che tali verita esprimono piuttosto «vere esperienze umane» (BTh 15). Si pone
tuttavia qui la medesima questione che si ¢ precedentemente posta a proposito della
problematica irrisolta della funzione dell’autocoscienza: come ¢ garantito che I'uomo
non identifichi le proprie esperienze con la verita di fede, e che la fede non diventi un
artificio dell’'uomo o che questi non riduca la fede a una misura della propria piccola
esperienza umana?

L’aporia della questione di Dio emerge con particolare chiarezza in un passaggio
in cui I’Autore ammette che di Dio non ci puo essere alcuna esperienza. Come puo,
allora, Pesperienza pratica valere come criterio di verificazione della fede in Dio? Qui
’autore si serve di una scappatoia verbale sostenendo che Dio «#ell’esperienza uma-
na & sperimentato come colui che non ¢ immediatamente sperimentabile» (BTh 37).
Qui si vede anche che il concetto di esperienza non ¢ chiarito; infatti generalmente il
momento dell'immediatezza ¢ assegnato proprio all’esperienza?.

Formulazioni come le seguenti dimostrano che questi principi di un’ermeneutica
critico-pratica gia condizionano efficacemente le affermazioni su Cristo, quand’anche
la cristologia non sia fatta oggetto di discussione: I’evento umano di Gesii ¢ I'atto con
cui Dio si rivela nella storia (BTh 21); Gesu ¢ per i cristiani la rivelazione di Dio ov-
vero «la presenza escatologica di Dio» (BTh 43); Gesti ¢ la «manifestazione di Dio»
(BTh 51). 1l cambiamento di punto di vista si palesa, tra I'altro, nell’affermazione
secondo cui un’ortoprassi, nella quale Gesti ¢ apprezzato (anche dai non cristiani)

7 Cfr.J. B. Lo1z, Transzendentale Erfabrung, Freiburg 1978, 20s.

396



Leo Scheffczyk

come qualcosa di unico e di assoluto, puo essere piti «ortodossa» della dottrina di
una persona in due nature (BTh 74). La discutibilita di queste affermazioni non sta
nel fatto che descrivono Gesti come ’evento di Dio nella storia (il che ¢ corretto), ma
piuttosto nel fatto che non attingono piti al mistero dell'uomo-Dio, né vogliono pitt
pervenirvi; e cid non senza una ben precisa conseguenza, dal momento che (secondo
quel che afferma lo stesso Schillebeeckx) Dio non puo essere nel mondo oggetto
di esperienza, poiché altrimenti diverrebbe una parte oggettivata della realta. Evi-
dentemente il momento dell’esperienza e della prassi, che oggi nessuno bandirebbe
dall’interpretazione della fede, deve essere introdotto nella teologia e nella cristologia
in maniera completamente diversa da come qui avviene.

3. Il Gesu dell’esperienza

Nelle opere del periodo successivo, che fanno diretto riferimento alla cristologia,
I’Autore non ha tuttavia corretto, bensi addirittura accentuato, I’aspetto problema-
tico di questo approccio all’esperienza. Qui, per la prima volta, trova applicazione
concreta il ricco arsenale dell’ermeneutica e determina anche la sistematica, sempre
tenuta ben presente, in maniera tale che con I'analisi dei principi ermeneutici ogni
elemento contenutistico ¢ gia pregiudicato. Nel libro Jesus. Die Geschichte von einem
Lebenden [JGLI8 I'approccio esperienziale trova espressione gia nel titolo, dal mo-
mento che il Gesu storico ¢ presentato come vivente e sperimentabile senza che qui
sia preso in considerazione il problema specifico dell’esperienza di un accadimento o
di una vita nel passato, ossia di un’esperienza anamnetica e del ricordo che richiede
una determinata “contemporaneita” tra soggetto e oggetto dell’esperienza. Secondo
il principio dottrinale cattolico, soltanto la Chiesa e la sua tradizione vivente possono
creare questa contemporaneita. In realtd questa funzione ¢ riconosciuta in poche in-
dicazioni della Chiesa, come quando si afferma che la Chiesa ¢ «la norma della nostra
comprensione della fede» (JGL 51). Tale proposizione ¢, tuttavia, seguita da un’altra
nella quale si afferma che I’Autore condivide i dubbi sul «Cristo della Chiesa» (JGL
28) e vuole anche prescindere dal dogma.

Conformemente alle «esigenze della razionalita critica» (JGL 26), I’Autore vor-
rebbe pervenire a questa contemporaneita esibendo I'origine della fede in Gest (JGL
27). Tutta Pattenzione dell’opera ¢ guidata dalla questione dell’identita di Gesu di
Nazareth (JGL 28). In essa, percio, fede e critica storica si accompagnano e 'os-

8  Cfr. E. SCHILLEBEECKX, Jesus. Die Geschichte von einem Lebenden (traduzione di H. Zulauf), Freiburg
i. Br. 19753 (it. Gesa. La storia di un vivente [Biblioteca di Teologia Contemporanea 26], Brescia 1974;
19803).

397

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Cristologia nella dimensione dell’esperienza

servatore non tarda a domandarsi a quale istanza, in caso di dubbio, spetti il pote-
re di decidere; infatti I’Autore (come si ¢ visto) esprime i propri dubbi sul «Cristo
della Chiesa» (JGL 28). Tuttavia, secondo Schillebeeckx, nemmeno si puo giungere
al Cristo storico, giacché la ricerca storica non «pud mai produrre il vero Gest di
Nazareth» (JGL 28). Pertanto I’Autore rivolge la propria critica anche all’esegesi e
al metodo storico-critico, dal momento che questo, se applicato in maniera esclusiva,
porta alle conclusioni pitt diverse (JGL 31). Il suo strumento & un’«esegesi teologica»
(JGL 32) nella quale il momento teologico non & quello dogmatico dedotto dalla fede
ecclesiastica, ma ’esperienza cristiana, che, gia all’origine, fu costitutiva della fede
cristiana. E la fondamentale «esperienza della rivelazione» (JGL 50), la quale non co-
stituisce soltanto il principio di verificazione di cio che la Bibbia riferisce su Gesti, ma
attraversa anche I'intera storia della fede in Gest. Il contenuto di questa esperienza ¢
determinato dal fatto di vivere «la salvezza in Gesti» (per es. JGL 499).

1l problema, che qui si pone, sta in questo, ossia che gia nel Nuovo Testamento
sono riscontrabili molte esperienze e interpretazioni reciprocamente discordanti di
Gestl (JGL 44). E deve essere percid postulato un fattore concreto di unita la cui de-
terminazione, tuttavia, risulta essere meramente formale. Si tratta dell’«indicazione»,
presente in tutte le esperienze, «dell’'unico Gesu» (JGL 48) ovvero del fenomeno che
indusse gli uomini del Nuovo Testamento «a determinare il senso pit alto della loro
vita nell'indicazione di Gesti di Nazareth» (JGL 48). Essi fanno, dunque, propria-
mente esperienza non di Gest, bensi soltanto di un suo riflesso e di una sua indicazio-
ne. Pertanto, né Gest Cristo da solo né la primeva comunita cristiana costituiscono
'origine del Cristianesimo, «ma entrambi congiuntamente, come offerta e risposta»
(JGL 51). In questo modo, I'esperienza della comunita (e ogni esperienza successiva)
diviene di fatto costitutiva dell’evento di Cristo e del Cristianesimo. La figura stessa di
Cristo ¢& soltanto cio che sta di fronte, I'unico polo della realta salvifica sperimentata.
Non perché i discepoli e i primi cristiani avessero riconosciuto realmente in Gest il
Signore, il Figlio dell’'uomo o il Messia, ma poiché essi, a causa sua, sperimentarono
determinati cambiamenti nella loro vita, gli diedero questi titoli onorifici (JGL 49).
Gesi fu soltanto il punto di partenza o la condizione del sorgere della fede dei cristia-
ni. Ma I’elemento autenticamente contenutistico e produttivo venne dall’esperienza
esistenziale della comunita che, a sua volta, era plasmata dall’ambiente socio-cultura-
le. Gesli non sarebbe percio alcunché senza la comunita. Gli elementi costitutivi del
Cristianesimo appaiono qui ripartiti su entrambi questi fattori o forze efficienti. E
tuttavia, secondo la logica interna, 'esperienza della comunita sta al di sopra di Gesty;
a partire da questa esperienza si desume infatti chi fu Gesti e che cosa egli fece. Essa
conferisce, innanzitutto, all’evento di Gesti un insieme di contenuti e significato. Il
«fattore costante» nell’origine biblica del Cristianesimo, come nel suo sviluppo, ¢ «la
vita mutevole della “comunita di Dio” ovvero della “comunita di Cristo”, I'esperienza
che da forma alla comunita» (JGL 49). Se ¢ vero che all’offerta di Gesti conviene una

398



Leo Scheffczyk

priorita temporale, il contenuto dell’offerta ¢ determinato dalla risposta della comu-
nita. La questione, che a questo punto si impone, se la comunita non possa essersi
ingannata nel trasporre in Cristo le proprie aspettative e i propri aneliti, non viene
posta. La “teoria della proiezione” non ¢ qui esclusa né confutata.

Contro il principio stabilito secondo cui la ricerca storico-critica «mai puo resti-
tuire il vero Gest di Nazareth» (JGL 28) e il tentativo di trovare il Gesu storico ¢ la
ricerca «di un “fantasma”» (JGL 61), I’Autore con grande naturalezza si accinge di
fatto al compito di «entrare nel terreno “autenticamente gesuano”» (JGL 127) e di
intraprendere un’«indagine storico-critica di cio che realmente si afferma a proposito
di Gest» (JGL 90), naturalmente soltanto nella reazione e nel riflesso della comunita
dei discepoli. Per questa ragione, in seguito, si tratta dell’individuazione dell’«aspetto
reale» (JGL 56), delle «tradizioni attendibili» (JGL 50) o dei rapporti pertinenti della
comunita con il Gesu storico rispetto (in contrapposizione) a proiezioni e ad approcci
arbitrari (JGL 56) o a «sovrapposizioni kerygmatiche» (JGL 76). Tuttavia, a partire
dal principio fondamentale dell’esperienza, anche tali “sovrapposizioni” dovrebbe-
ro in realta essere riconosciute come autentiche esperienze e riferimenti al “polo”
Gestl. L’Autore, nel prosieguo del lavoro, riconosce peraltro come autentiche soltan-
to quelle esperienze che, come la fonte dei logia, appartengono al piti antico deposito
storico-tradizionale del Nuovo Testamento e che non fanno menzione alcuna di ogni
pretesa personale o persino regale di Gesti. A questo scopo si ricorre ancora a quelle
parti dei vangeli sinottici che riportano la prassi esistenziale puramente umana di
Gest, e cosi persino la professione messianica di Pietro ¢ fatta passare per un malinte-
so, suppostamente corretto da Marco (Mc 8,27-33), poiché non si tratterebbe di una
professione di fede, ma di un «completo malinteso» (JGL 286) della prospettiva esi-
stenziale di Gestl. «[Pler Marco & una cristologia eretica del zheios aner» (JGL 286).

Nell'individuazione di questa immagine storica di Gesu laccento cade sul-
’«avveduto dominio di Dio sull’'umanita» annunciato da Gestt (JGL 124), sulle pa-
rabole che contraddicono I’agire convenzionale degli uomini (JGL 139) come anche
sulle beatitudini nelle quali tuttavia Gesti vuole esprimere soltanto il no radicale alla
storia di dolore dell'uomo fino a quel momento (un’interpretazione che rende pat-
ticolarmente evidente I'influsso di un moderno schema di comprensione per l'inter-
pretazione del Nuovo Testamento). Al contrario 'esortazione di Gesu alla mzetanoia
non ¢ particolarmente sottolineata, dacché Gesii, secondo la comprensione di Schil-
lebeeckx, non era un predicatore di sventura (come Giovanni Battista). «Giovanni
[appariva] al popolo... come un canto funebre,... Gest [appare] come una canzone»
(JGL 123).

Per cio che riguarda la prassi esistenziale di Gesti che influenzo particolarmente i
discepoli, essa & determinata dal «fare-il bene» umano (JGL 160), dai «rapporti con
gli uomini che riempiono di letizia» (JGL 177), dai pasti con gli umili e con coloro
che sono esclusi dalla societa (JGL 183ss.). Tutti i tratti gesuani che vanno oltre il

399

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Cristologia nella dimensione dell’esperienza

solamente-umano vengono spinti alla periferia o addirittura trascurati. Cosi la storia
dell’infanzia di Gesu ¢ liquidata come irrilevante, quantunque, in base al “princi-
pio di esperienza”, anche ad essa non possa essere negata una relazione con Gestt
come punto di riferimento (Mt 1,18-23; Lc 1,5-2,52). «La sua nascita a Betlemme ¢
un teologumeno ebraico, vale a dire una visione interpretativa, non un’affermazione
storica» (JGL 102). Diviene qui ancora evidente che sono considerate valide soltanto
quelle esperienze che non contraddicono lo schema riduzionistico dell'uomo Gest.

Cio vale anche per le opere potenti e i miracoli di Gesti che sono presentati come
ambivalenti dal punto di vista storico e non possono essere compresi letteralmente
(JGL 160s.). Che anche qui una diversa categoria di giudizio — categoria che fonda-
mentalmente rimane in tutte le interpretazioni il fermento segreto e la misura della
legittimazione o del rigetto delle esperienze di Gest, ossia il significato per 'uomo
moderno o per I'autocomprensione moderna — sconfini nel giudizio storico-critico,
che dovrebbe presumibilmente riguardare soltanto le pretese del testo e del con-
testo storico-sociologico di quei tempi, ¢ indicato dall’affermazione finale sugli atti
miracolosi di Gesu: «Infatti, anche se, secondo la lettera, Gesti avesse compiuto cid
storicamente, che cosa significa tutto questo per noi oggi?... Quale vantaggio porta-
no i miracoli di Gesu di allora per un operatore umanitario dei nostri giorni?» (JGL
161). Appare qui evidente che all’Autore non importa ultimamente il recupero del
Gesti storico (che, a dispetto di tutti questi sforzi, presumibilmente [secondo Schille-
beeckx] non puo essere afferrato) e nemmeno delle esperienze che i discepoli fecero
della potenza e della capacita di fare miracoli di Gest, bensi della critica attraverso
I’autocomprensione moderna, un’autocomprensione che, tuttavia, non ¢ quella della
fede della Chiesa.

L’utilizzo assolutamente selettivo del metodo storico-critico e del principio di
esperienza ad esso connesso appare soprattutto evidente, tra tutti gli interpreti che
si sforzano di dimostrare la mera umanita di Gesi, nella presa di posizione di Schil-
lebeeckx rispetto alla parola di Gesu sul mistero della propria persona in Mt 11,27,
a quello che una volta era detto “passo giovanneo” e che si trova nel paesaggio dei
Sinottici come un masso erratico. Mentre molti esegeti moderni esprimono la convin-
zione che non sia dimostrabile la provenienza di questo logion dalla comunita post-
pasquale e I’Autore stesso ammette che questa parola pud essere considerata «nel
suo nucleo» (JGL 235) autenticamente risalente a Gesu, il «nucleo» viene poi (del
tutto in contraddizione con la sua possibile provenienza da Gest) presentato (senza
una vera e propria prova) come il prodotto di influenze ellenistiche, giudeo-cristiane,
tardo-giudaiche e persino cassidiche, in modo tale che in esso trova ultimamente
espressione soltanto una semplice consapevolezza di Gesu di essere portatore di un
messaggio (JGL 235)°.

9 Cfr. L. SCHEFFCZYK, Tendenzen und Brennpunkte der neueren Problematik um die Hellenisierung des

400



Leo Scheffczyk

Che in questa concezione (nonostante tutte le opposte affermazioni verbali
dell’Autore) un Gesu storico e non kerygmatico rimanga il postulato e il leztmzotiv del-
la spiegazione, ¢ dimostrato dall’elusione delle formule paoline di confessione egual-
mente risalenti alla pitl antica tradizione nella quale viene in evidenza I'immagine
«divina [gottheitlich]» di Cristo con i tratti della preesistenza e della uguaglianza con
il Padre nonostante il riconoscimento dell’'umile condizione di Colui che & divenuto
carne (vedi a tal proposito per es. Fil 2,6-11; 1 Cor 15,3-5).

1l centro dal quale nello stesso Gesti storico origina il significato religioso della sal-
vezza, e a partire dal quale ¢ ultimamente fondata «la salvezza da Dio», ¢ il suo parti-
colare rapporto con il Padre, sicché Gesti ¢ qui nuovamente giudicato sotto I’aspetto
dell’esperienza religiosa. Dopo alcune restrizioni a proposito della valenza teologica
del concetto di Padre nelle parole di Gest, si ammette infine che «questo Abba-
Erlebnis [esperienza dell’Abbal» puo essere considerato «comze I’anima, la fonte e il
fondamento dell’annuncio, della prassi e di tutto il comportamento di Gesti» (JGL
235s.). A questo punto viene pero alla luce un dilemma che riguarda tanto 'approc-
cio ermeneutico quanto la struttura sistematica di questa “cristologia”. A proposito
di questo Abba-Erlebnis di Gest I’Autore pone la questione (che in linea di principio
dovrebbe essere posta anche in relazione a tutte le esperienze dei discepoli) se — come
potrebbero affermare i critici — cid non sorga anche da un inganno e se Gesti con que-
sta eccezionale esperienza non sia caduto in un’illusione, la cui naturale conseguenza
¢ stata che anche le successive esperienze cristiane di Gesti e I'intero Cristianesimo
siano stati inevitabilmente contrassegnati come illusori. La risposta, nella sua conse-
quenzialita procedente dall’approccio esperienziale ultimamente non oggettivabile,
¢ interessante: secondo Schillebeeckx & possibile squalificare 'esperienza dell’Abba
come illusione. E importante avere fiducia in Gesti (JGL 239), eppure si deve con-
cludere che questa fiducia non puo essere fatta oggetto di dimostrazione. Non ¢& pre-
ceduta da alcun giudizio di probabilita e di credibilita, né ¢ fondata oggettivamente
in Gesi stesso, bensi nel riflesso di Gesti nell’esperienza dell'uomo. Si tratta di una
determinazione di tipo decisionistico. In questo modo tutto il laborioso pensiero er-
meneutico porta, in maniera sistematica, nella prossimita di un’opzione arbitraria.

Si pud facilmente intuire come in un siffatto schema umano di comprensione,
oscuramente commisurato all’autocomprensione moderna, non rientri anche una
concezione salvifico-realistica della morte e della resurrezione di Cristo. Certamente
I’Autore non nega che Gesti comprese la sua morte come conseguenza del suo servi-
zio di amore agli uomini e della sua solidarieta verso di loro, ma in nessun modo come
«salvezza o sacrificio espiatorio» (JGL 276). Questa morte fu una prova della fedelta
di Gesu al suo compito, ma anche un’indicazione prepasquale del fatto che «l’opera

Christentums (Bayerische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse, Sitzungs-
berichte Jg. 1982, Heft 3), Miinchen 1982.

401

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Cristologia nella dimensione dell’esperienza

di Gest» continua. Da questa immagine storica di Gesu e delle sue opere, delle qua-
li occasionalmente lo stesso Autore ammette che la ricostruzione & «piuttosto vaga
e “misera”» (JGL 283), dipende poi anche I'interpretazione degli eventi pasquali e
dei racconti dell’apparizione che rappresentano soltanto I’espressione dell’esperienza
della conversione che tuttavia i discepoli fecero attraverso la rammemorazione del
Gesti storico. Queste «visioni» sono «estrapolazioni del carattere gratuito» dell’agire
di Dio sui discepoli. Ogni ulteriore considerazione ¢ un «“raggiro” soprannatura-
listico» (JGL 576). In questa interpretazione, il cui carattere ipotetico appare con
estrema evidenza, trova conferma anche il principio soggettivistico dell’esperienza
dell’Autore; infatti, secondo questa spiegazione, I'«esperienza della Pasqua» non si
verifica come conseguenza di un nuovo evento oggettivo dopo la morte in croce, ma
¢ piuttosto un processo conoscitivo nei discepoli, una conversione in divenire e un
ricordo del Gest storico che, a sua volta, serve soltanto da punto di avvio e di colle-
gamento di un’esperienza interna all'uomo.

Pertanto le «esperienze pasquali» nemmeno hanno il significato e la forza di eleva-
re e di oltrepassare la validita e la normativita della semplice immagine del Gesu pre-
pasquale. L affermazione normativa del Nuovo Testamento sul mistero della persona
di Cristo rimane quella del profeta escatologico. «Da parte di Dio Gesu & presente per
gli womini suoi prossimi, egli & il dono di Dio a tutti gli uomini: tale & la prospettiva
finale del Nuovo Testamento su Gest di Nazaret e, per cosi dire, sulla sua definizione
essenziale» (JGL 493). Di conseguenza, i detti di Cristo del quarto Vangelo sono
considerati di rango inferiore; essi costituiscono una «teologia di “secondo grado”»
(JGL 482). Logos e Preuma devono comprendersi soltanto come concetti astratti che
possono essere assunti tanto poco come prove di una preesistenza quanto ’asserzio-
ne della preesistenza della Torah giudaica (JGL 483). Una minore importanza & in
particolare attribuita all’ulteriore sviluppo teologico nella Chiesa antica, nella misura
in cui tale sviluppo rappresenta soltanto un’elaborazione unilaterale dell’interpre-
tazione di Cristo nel quarto Vangelo, la quale non dovrebbe essere «compresa in
maniera cosi altamente cristologica» (JGL 390). Dunque, Gesti non dovrebbe essere
interpretato a partire dalla Trinita, poiché cio corrisponderebbe a una «teologia di
“terzo grado”» (JGL 593). Cio nondimeno, alla fine, I’Autore intraprende il tentativo
di collegare la vita di Gesi con il mistero della Trinita, che trova perd qui un’interpre-
tazione del tutto diversa. Secondo questo tentativo Gesti ¢ compreso, a partire dalla
sua natura creata e dalla sua umanita, come Figlio del Padre in virta della relazione
essenziale con il Padre creatore, ma ultimamente distinto dagli altri uomini soltanto
mediante la sua Abba-Erfahrung (JGL 583s.). Per questo, a proposito della dottrina
nicena (con cui non concorda la ricostruzione di Schillebeeckx sul Gesu det sinottict),
si afferma che essa «non [era] necessaria» (JGL 390). Similmente la dottrina di Cal-
cedonia ¢ squalificata come espressione di «sofisticherie altamente filosofiche dello
spirito greco» (JGL 500), il che contraddice palesemente i dati e i fatti della storia

402



Leo Scheffczyk

dei dogmi. In questo modo anche il titolo “Figlio di Dio” ¢ sottoposto alla critica,
perché in nessuna parte del Nuovo Testamento Gesu si definisce tale (JGL 487). Di
conseguenza, ¢ rigettata anche la professione della Chiesa di un Dio-uomo, perché
«Dio-uomo» sarebbe un «zixtum pensabile o impensabile». Il «Dio-uomo» sarebbe
«una “icona divina”» che «la forza critica di Dio stesso» & destinata a «neutralizzare»
(JGL 596). Si puo dunque comprendere come i critici abbiano identificato questa
interpretazione di Gesti con il Gesti della teologia liberale o ne abbiano cercato il mo-
dello nel Gesu etico di Albrecht Ritschl che intendeva la “divinita” di Gesti soltanto
come indice della sua rilevanza eticalo.

Tuttavia non ¢ assolutamente necessario criticare o confutare dall’esterno I’Au-
tore nella sua interpretazione di Gesti. Un confronto tra i suoi inizi con il «Cristo
sacramentale» e il suo approdo con il verdetto contro Cristo come «icona divina»
dimostra che lo stesso Autore si contraddice.

Su questi principi di un’ermeneutica e di una sistematica che rappresentano pit
un gesuanismo che una cristologia (giacché questa ¢ sospettata di ideologia), si fon-
da anche Popera Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebenspraxis
[CCGLI]!, Qui ¢ principalmente affrontata la questione del modo in cui il Cristiane-
simo neotestamentario ha sperimentato la salvezza e la grazia, esperienza che anche
oggi deve rimanere orientativa. Per quel che concerne le affermazioni rilevanti per la
cristologia e la sua fondazione ermeneutica, non si devono constatare differenze es-
senziali. In relazione alla descrizione dell’esperienza della grazia ¢ attribuita una mag-
giore importanza alla teologia paolina e al paolinismo rispetto all’opera precedente.
Per Paolo la salvezza ¢, in modo definitivo ed esclusivo, «salvezza in Cristo come
dono di Dio» (CCGL 171). Qui il significato universale di Cristo (nella Lettera ai Co-
lossesi) e la comprensione cosmo-politica (nella Lettera agli Efesini) sono fortemente
enfatizzati e posti in relazione con la moderna «teologia politica» come anche con la
«teologia della liberazione» (CCGL 205). Anche le maestose affermazioni su Cristo
come «irradiazione della Gloria di Dio» (Eb 1,3) [2 Cor 4,4 nel testo], o come imma-
gine di Dio e mediatore della creazione (Eb 1,3), sono addotte per contraddistinguere
la coscienza neotestamentaria della fede (CCGL 240) e comprese come attualizza-
zioni della fede normativa nella «salvezza in Gest come dono di Dio» (CCGL 239).

Qui si parla in termini piti positivi anche della cristologia, prima giudicata uni-
laterale, seppure con la riserva derivante dalla convinzione dell’Autore secondo cui
questa cristologia sia soltanto funzionale e che per Giovanni Gesu stia solamente
«in un rapporto incomparabile e al di sopra di tutto con Dio» (CCGL 417). Anche

10 Cfr. R. SLENCZKA, recensione di E. SCHILLEBEECKX, Jesus. Die Geschichte von einem Lebenden, Frei-
burg et al. 1975, in Theologische Literaturzeitung 103 (1978) 423-426, qui 425.

11 Cfr. E. SCHILLEBEECKX, Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebenspraxis (traduzione
di H. Zulauf), Freiburg i. Br. 1977 (it. I/ Cristo: la storia di una nuova prassi [Biblioteca di Teologia
Contemporanea 37], Brescia 1980).

403

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Cristologia nella dimensione dell’esperienza

i «solenni titoli di Cristo» (CCGL 420) contenuti nell’Apocalisse sono riconosciuti
come attualizzazioni del credo fondamentale cristiano scaturito da una particolare
situazione di persecuzione della Chiesa (CCGL 422). Si fa ricorso all’apocalittica,
qui dominante, persino come base di una teologia cristiana della liberazione nella cui
raccomandazione sfocia tutta I'opera (CCGL 446).

A prescindere da questa applicazione ermeneuticamente avventata delle afferma-
zioni bibliche a problemi e ad esigenze moderne, si potrebbero comprendere queste
stesse affermazioni come elementi certi di una cristologia che getta un solido ponte
verso il dogma della Chiesa antica. Tuttavia non ¢ evidentemente questo I'intento
dell’Autore. Infatti tutte le suddette affermazioni devono essere messe a confronto
con il messaggio protocristiano di Gesli come «profeta escatologico» e, se si applica
questo parametro, devono essere considerate secondarie. Cio viene anche fondato
sostenendo che alla Scrittura in quanto tale e nel suo complesso non appartiene al-
cuna autorita formale, bensi solamente una cosiddetta autorita esistenziale che na-
sce dall’esperienza, ultimamente dall’esperienza originaria che i discepoli fecero del
Gesi storico. Tutte queste interpretazioni successive stanno sotto il segno negativo
delle teologie di “secondo” e di “terzo grado”, delle quali, nell’opera qui menzionata
per prima, si afferma espressamente in un passaggio (che puo facilmente sfuggire)
che 'ortodossia cristiana fondamentale ¢ costituita dalle affermazioni firsz-order JGL
485) e che si & gia cristiani se ci si attiene al semplice gesuanismo dell’originaria tra-
dizione biblica.

A cio corrisponde, nel secondo libro su Gest, la svalutazione, chiaramente emer-
gente, del materiale tradizionale delle lettere pastorali, tramandato in maniera «im-
mutata» e «non-attualizzata», che viene offerto «sotto la forma di c/zché» (CCGL 283)
e che deve essere criticato applicando il parametro dell’esperienza primeva di Gestt
(CCGL 61), tanto pit che si rende qui gia percepibile un illegittimo «incremento isti-
tuzionale» dell’esperienza originaria di Gesu attraverso I'autorita giuridica e formale
della Chiesa (CCGL 62). Anche la canonizzazione delle Sacre Scritture ¢ percio giu-
dicata criticamente e viene respinta la dottrina della conclusione della rivelazione con
la morte dell’ultimo apostolo (CCGL 62). Laddove infatti avviene una legittima at-
tualizzazione della «storia originaria» [Urgeschichte] di Gest, la rivelazione prosegue
in senso proprio. In base a tale concezione, all’autentico processo della rivelazione
appartiene la rivelazione che scaturisce dall’incontro con Gesti.

Deve inoltre continuare ad essere riconosciuta la «salvezza da Dio in Gesi» in
senso gesuano come costante che ha effetto su tutte le ulteriori “rivelazioni” e come
esperienza fondamentale, mentre le mutevoli esperienze interpretative continuano a
occupare il posto delle variabili dipendenti. Dove la variabile & sperimentata come
qualcosa di conforme al «profeta sofferente Gesti» (quindi nell’esperienza soggettiva
non identificabile come tale) ossia dove ha successo I’attualizzazione contemporanea
della testimonianza esistenziale originaria, sorge un «quinto vangelo» (CCGL 2), una
pretesa che dimostra in quale estrema modalita la situazione temporale o persino

404



Leo Scheffczyk

il singolo individuo con un’esperienza siano qui costitutivamente inclusi nella “ri-
velazione”. «L’attuale racconto della vita dei cristiani... appartiene al nucleo della
cristologia» (CCGL 2). A questo punto, nonostante ogni accento posto su cid che
¢ contemporaneo e nuovo in questa rivelazione che continua e mai si conclude, ci
si chiede che cosa di nuovo sia qui realmente generato. Gia nel primo libro su Gestt
spicca il fatto che le interpretazioni spacciate per nuove della persona e dell’operare
di Gesu (essere-se-stesso nella dedizione radicale, difensore degli uomini, mistico ed
esegeta di Dio) siano soltanto dilatazioni verbali dell’essere-uomo di Gestl, a propo-
sito delle quali ci si pud domandare se esse siano particolarmente adeguate all'uomo
moderno. Questo vale anche per i predicati di Gesti presentati nel secondo libro, i
quali sono ancora soltanto: mistico di Dio, essere umano nostro prossimo che ha vis-
suto «’essere-uomo fin nella sua profondita» e, al contempo, ha dato «espressione a
Dio» (CCGL 828). In pratica non sono qui introdotte esperienze di Gesii realmente
nuove, ma esperienze drappeggiate con parole nuove. Ma anche queste, come la con-
cezione giudaizzante delle affermazioni first order, non colgono il mistero della fede
del Dio-uomo Gest Cristo.

4. Approssimazioni al dogma?

In entrambi i voluminosi libri su Gest di Schillebeeckx risulta evidente il tentati-
vo di avvicinare Gesu e la «sua causa» all'uomo moderno, che presumibilmente non
puo pitl credere al dogma tradizionale, sotto 'aspetto di cid che ¢ umano e che appar-
tiene alla realta naturale della storia, cosi come questa realta si presenta nella forma
originaria del Vangelo, per poter cogliere questo Gesti nella categoria dell’esperienza
umana quotidiana, la quale, allo stesso modo, non deve essere espressamente religio-
sa. All’'occasione, si ¢ caratterizzato questo tentativo, che vuole offrire soltanto dei
prolegomena a una “cristologia”, con il titolo, oggi di uso corrente, di una “cristologia
dal basso”. L’ Autore non riconosce questa espressione dal momento che, secondo la
sua opinione, in questo approccio “dal basso” ¢ gia inclusa la fede come un fattore
che proviene “dall’alto”. Tuttavia qui si presentano gia i problemi che derivano dal
principio di fede e dottrinale cattolico nella misura in cui si voglia continuare ad
attenersi ad esso. E si delinea quindi una serie di questioni di tipo ermeneutico e
sistematico che divengono particolarmente urgenti per il fatto che 'abbondanza del
materiale raccolto in queste opere non & completamente penetrato dalla chiarezza e
dalla coerenza del pensiero teologico. Si pone, tra ’altro, questa domanda: che tipo di
fede ¢ quella orientata a un uomo profetico e alla sua imponente Wirkungsgeschichte
(storia degli effetti)? Questa domanda si impone sotto due aspetti, giacché in tutta
l'opera la differenza tra fede ed esperienza non ¢ fatta sufficientemente oggetto di
riflessione né ¢ cosi colta la distinzione tra fare esperienza, da un lato, e discernere,

405

>
=
=
o




=
O
e
e
<

La Cristologia nella dimensione dell’esperienza

giudicare e comprendere, dall’altro. In questo modo, I’assenso della fede, che si rife-
risce alla verita divina trascendente la ragione, eppur resa a questa stessa accessibile
dalla rivelazione, ¢ eguagliato all’assenso dell’esperienza il cui motivo & I'evidentia
sensibils.

L’accentuazione esagerata del momento soggettivo dell’esperienza, dal quale non
puo ultimamente essere esclusa la plurivocita, con la conseguenza che alla fine si opta,
in modo meramente decisionistico, per una determinata esperienza ed & attenuata
la vincolativita di altre esperienze (soprattutto le successive esperienze della Chie-
sa), porta alla fine anche a una diversa interpretazione della rivelazione e delle sue
testimonianze normative, cosi come riecheggia nel discorso pretenzioso, ma, ancora
una volta, non univoco, del “quinto vangelo”. Se si pensa alle conseguenze di que-
ste asserzioni, da esse sembra trapelare una comprensione della rivelazione in base
alla quale P'autorita della rivelazione coincide con 'autorita dell’esperienza (cristiana)
(CCGL 55). L’esperienza appartiene costitutivamente all’evento della rivelazione.

Con il verdetto contro I’erezione di una «grossolana contrapposizione» (CCGL
36) tra rivelazione ed esperienza (che in quanto tale non ¢& eretta da nessuno), I’ Auto-
re — nonostante qualche opposta affermazione espressa verbalmente — si approssima
a una sintesi di entrambe le realta che non ¢ sostenibile né sul piano teologico né su
quello ermeneutico. Questa sintesi equivale a un fraintendimento della situazione
ermeneutica fondamentale dell’'uomo, che non ¢ caratterizzata da una co-costituzione
dei testi attraverso gli interpreti, della lettera attraverso colui che la legge, del conte-
nuto di una missiva attraverso il suo destinatario, bensi mediante una ricezione ragio-
nevole, I'accoglimento e I'ascolto di ciod che ¢ detto, in seguito a cui pud aver luogo
’acquisizione oppure il rifiuto delle cose dette (o rivelate). Leggendo Schillebeeckx si
ha non di rado la sensazione che egli faccia delle condizioni umane qui evocate e della
ricettivita umana, che include ogni elemento umano e percio anche 'esperienza, una
causa efficiente e formale originaria. E come se (per addurre un esempio un po’ dra-
stico) il destinatario di una lettera dovesse egli stesso giudicarne il contenuto, rediger-
la, per comprenderla e recepirla. Riflettendo coerentemente su questo approccio, non
sarebbe infondato chiedersi perché soprattutto il destinatario debba ancora aprire e
leggere la lettera, se il contenuto & da lui stesso com-posto e co-costituito. In realta
la questione, occasionalmente emergente dalle opere di Schillebeeckx, della ragione
per cui 'esperienza umana rilevante per la salvezza possa sorgere soltanto da Gesu,
rimane senza risposta. Qui fu forse piti coerente Herbert Braun, quando rispose che
non c’era alcun’altra esperienza disponibile (il che indica i limiti dell’esperienza).

Nelle sue pit recenti opere minori [A / ME]12, I’ Autore affronta le obiezioni sol-

12 Cfr. E. SCHILLEBEECKX, Die Auferstehung Jesu als Grund der Erlosung (Quaestiones Disputatae 78)
(traduzione di H. Zulauf), Freiburg i. Br. et al. 1979 (A) (it. La questione cristologica: un bilancio [Gior-
nale di Teologia 127], Brescia 1980; 19852); Menschliche Erfabrung und Glaube an Jesus Christus. Eine
Rechenschaft, Freiburg i. Br. 1979 (ME) (it. Esperienza umana e fede in Gesa Cristo: un breve bilancio
[Giornale di Teologia 161), Brescia 1985).

406



Leo Scheffczyk

levate dai critici, respingendole tuttavia, nel loro complesso, come inesatte. Il modo
di procedere ¢ un esempio, degno di riflessione da parte di tutti, di quanto la crescita
esplosiva di questioni e di pre-questioni ermeneutiche possa aggravare e offuscare
il processo originario di comprensione. Tuttavia, nel giro di breve tempo, alcune
posizioni si manifestano in maniera ancor pitt pronunciata e in una forma pit gros-
solana. Cosi la teologia cristiana ¢ ricondotta a due fonti del suo pensiero, ossia alla
rivelazione e all’esperienza, le quali sono entrambe costitutive (A 13). «L’esperienza
interpretativa appartiene essenzialmente al concetto di rivelazione» (A 20s.), anche se
gli uomini non fondano la rivelazione (e in questo modo, di fatto, ¢ gia tolta la pretesa
di un momento essenzialmente costitutivo). A proposito di Gest si afferma ora con
ancor maggiore chiarezza che egli & soltanto «il punto di partenza per una compren-
sione in senso salvifico del Nuovo Testamento» (ME 31). Si chiarisce anche che Gestt
fece agli uomini solamente un’offerta alla quale essi hanno corrisposto con le loro
proiezioni. Egli fu soltanto «lo stimolo, I'innesto delle loro proiezioni denominanti»
(A 33). In un’interessante digressione si dice che la circostanza scatenante era posta in
cio «che egli apparve essere con la sua vita e la sua morte» (A 33; il corsivo & nostro).
Quindi le proiezioni indicano qualcosa di incerto e apparente.

Né¢, d’altro canto, si pud respingere I'impressione che I’Autore non sia rimasto del
tutto indifferente alle critiche. Cosi il supposto pluralismo delle cristologie neotesta-
mentarie & limitato dal cenno al fatto che nel loro incontrarsi avrebbe potuto senz’al-
tro verificarsi una concordanza dell’unica fede (A 55). In questo contesto anche la
tradizione cristiana (tuttavia soltanto come tradizione esperienziale) appare essere
fondamentalmente rivalutata. Cosi si assicura che alle affermazioni second-order non
¢ attribuibile il significato di affermazioni di secondo rango (A 111). In alcuni passi
la comprensione della Resurrezione & chiarita nel senso che «tanto il sepolcro quanto
le visioni dell’apparizione» non dovrebbero essere negati in quanto «realta storica»
(A 89s.) (tuttavia a p. 102 [in A] la «resurrezione corporale» & avvicinata a un modello
interpretativo). Schillebeeckx riconosce una cristologia che sin dall’inizio include nel
proprio processo il dogma e, con il suo tentativo, vuole soltanto «condurre i fedeli
a una cristologia» (A 114). Cosi si pud forse nutrire la speranza che possa ancora
realizzarsi il passo verso il riconoscimento del vere homo vere Deus, passo che, se si
prende seriamente in considerazione il credo allegato dall’ Autore, non ¢ ancora stato
fatto; infatti la professione del «Figlio di Dio unicamente amato» non ¢ identica, né
nel senso né nell’oggetto, all’zz unum Dominum lesum Christum, Filium Dei unigeni-
tum del simbolo niceno-costantinopolitano. Una teologia ermeneutica non dovrebbe
trascurare questa differenza.

407

>
=
=
o




=
=
£
<

La Cristologia nella dimensione dell’esperienza

Riassunto

Nel suo articolo apparso in inglese nel 1984 e qui per la prima volta tradotto in italia-
no secondo I'edizione critica della versione originale tedesca inedita, Leo Scheffczyk
studia attentamente gli scritti di Edward Schillebeeckx inerenti alla cristologia ap-
parsi fino all’inizio degli anni ’80. Egli distingue una prima fase “pre-critica” dalle
opere cristologiche principali e conclude le sue osservazioni esaminando due scritti
pitt brevi della fase tardiva. A proposito delle pubblicazioni iniziali di Schillebeeckx,
Scheffczyk constata ancora una fedelta alla dottrina ecclesiale in conformita con
la Rivelazione; il domenicano belga si limito a porre in una nuova luce la dottri-
na ricorrendo alle categorie moderne dell’incontro, dell’esperienza e dell’'umanita.
Nella svolta postconciliare di Schillebeeckx verso un’ermeneutica critica, tuttavia,
I’esperienza umana sarebbe diventata il criterio decisivo, insieme al rapporto con
la prassi. Questa concezione emerge, con tutte le sue conseguenze, dal suo fonda-
mentale volume Jesus. Die Geschichte von einem Lebenden (Gesa. La storia di un
vivente): la persona di Gesu ¢ presentata — senza legittimazione metodologica e in
maniera unilaterale — a partire dall’esperienza di comunita del cristianesimo primiti-
vo, ricostruito secondo un’autocomprensione moderna. Scheffczyk conclude la sua
indagine sostenendo che Schillebeeckx non concede né alla fede né alla Rivelazione
alcuna consistenza concettuale rispetto all’esperienza umana (di allora e di oggi) e
che trasforma entrambe arbitrariamente. Scheffczyk ¢ sensibile all’argomentazione
di Schillebeeckx, di cui esamina la coerenza intellettuale e la chiarezza concettuale.
L’analisi di Scheffczyk rimane degna di nota perché anche oggi esistono delle visioni
teologiche di Gesu che derivano almeno indirettamente da tali modelli di argomen-
tazione. Soprattutto si coglie nella presentazione di Scheffczyk il modo in cui lo
sviluppo intellettuale di un autore dipenda in modo decisivo anche dalla precedente
omissione di certi chiarimenti o dall’oscuramento di talune questioni. Lo studio
di Scheffczyk fornisce altresi un punto di riferimento per la reazione intellettuale
a pensieri diversi dai nostri: egli da il proprio assenso a preoccupazioni legittime,
come per esempio, alla fine della seconda parte principale, riguardo all'importanza
odierna dell’esperienza e della prassi. Inoltre, alla fine, I’Autore tiene aperto il di-
scernimento critico per rendere possibili dei futuri sviluppi positivi.

408



Leo Scheffczyk

Abstract

In his article published in 1984 in English and now for the first time translated
into Italian according to the critical edition of the inedited German original, Leo
Scheffczyk examines in detail the writings of Edward Schillebeeckx, which are re-
levant for Christology and were published until the early 1980s. For this purpose,
he distinguishes a “pre-critical” early phase which differs from the main Christolo-
gical works. Scheffczyk then allows his observation to fade abate while concentra-
ting on two later smaller writings. For Schillebeeckx’ early publications, Scheffczyk
acknowledges fidelity to the church doctrine according to Revelation, only placed
into a new light using modern categories such as encounter, experience and humani-
ty. In Schillebeeckx’s post-conciliar turn to critical hermeneutics, however, human
experience had become decisive, accompanied by the reference to practice. The
full impact is reached in his central book Jesus. Die Geschichte von einem Leben-
den (Jesus. An experiment in Christology): without any methodological legitimation,
the person of Jesus is unilaterally depicted as the result of an experience of early
Christian communities reconstructed from modern self-understanding. Finally,
Scheffczyk summarizes that Schillebeeckx does not allow a conceptual autonomy ei-
ther to faith or to revelation in relation to human experience (then as well as today's).
He thus subjectively and arbitrarily re-embossed revelation and faith. Scheffczyk is
sensitive to Schillebeeckx’s line of reasoning, examines mental coherence and con-
ceptual clarity. Scheffczyk’s analysis remains remarkable, because even today there
are theological images of Jesus that depend at least indirectly on such patterns of
argumentation. Above all, however, Scheffczyk’s account shows how an author’s
spiritual development is partly due to a prior omission of certain clarifications or
suppression of questions. Scheffczyk’s study also provides a benchmark for mental
response to thought movements which differ from one’s own: in doing so, legitimate
concerns are affirmed, e.g. at the end of the second main part today’s importance
of experience and practice. In addition, at the very end, the critical sighting is kept
open for the possibility of future positive development..

409

>
=
=
S




