Contributi RTLU XXV (3/2020) 455-466

Deus pulchrificans
Un’estetica della rappresentabilita divina
alla luce della teologia di san Tommaso d’Aquino

Marco Bracchi®

E generalmente noto che il terreno della conoscenza estetical — tanto in filosofia,
quanto in teologia — sia un Jocus ampiamente attraversato e frequentato ormai da
tempi immemorabili, nonché dai pitl assortiti pensatori2, Ci sembra, invece, meno
portato a riflessione il perché questo luogo di conoscenza possa avanzare pretese di
adeguatezza per “dire Dio” da parte dell'uomo. In particolare la questione si pud
ricondurre a due domande: 1) Dio & rappresentabile? E inoltre: 2) che rapporto inter-
corre tra conoscenza estetica e conoscenza aletica? Proveremo a indicare nelle pagi-
ne che seguono non tanto delle soluzioni compiute (impensabili nel breve spazio di
un contributo), quanto piuttosto delle suggestioni che possano aprire a una risposta
degna di strutturazione definitiva. Questa ¢ I'zntentio perseguita, affinché la ricerca
speculativa possa trovare nuovi stimoli per proseguire il proprio approfondimento
esattamente a partire dalla “teoria del bello” come fattore antropologico, metafisico,
religioso e precipuamente cristiano.

E innanzitutto necessario fare una precisazione per quanto riguarda i due prin-
cipali termini in gioco nel nostro discorso. 1) Per quanto concerne il cuore dell’e-
stetica, ossia il bello (21w, kaAdv, pulchrum), nella storia del pensiero esso porta con
sé sostanzialmente due sfumature solitamente riconosciute: I'una oggettiva, attestata

Lautore ha curato la riedizione di vari scritti di Réginald Garrigou-Lagrange OP in italiano e pubbli-
cato tra I'altro alcuni articoli riguardanti la storia del tomismo; sta concludendo una tesi dottorale alla
Facolta di Teologia di Lugano su «L’esperienza della grazia secondo Réginald Garrigou-Lagrange».
E-mail: marco.bracchi85@gmail.com.

1 Riassuntivamente cfr. L. STEFANINI, Estetica, in Enciclopedia Cattolica, vol. V, Citta del Vaticano 1950,
632-642.

2 A titolo esemplificativo, padre Pablo Santiago Zambruno prende in considerazione, oltre alla Sacra
Scrittura, Basilio di Cesarea, Agostino di Ippona e lo Pseudo-Dionigi Areopagita. Cfr. P. S. ZAMBRUNO,
La bellezza che salva. L'estetica in Tommaso d’Aquino, Napoli 2008, 16-31. Si veda anche B. MONDIN,
La metafisica di S. Tommaso d’ Aquino e i suoi interpreti, Bologna 2002, 485-497.

455



=
>
o
=
=
c
o
o

Deus pulchrificans

iconicamente dalla concezione platonica® secondo la quale il bello ¢ il trasluminare
dell'intelligibile nel sensibile, sicché la realta viene a manifestarsi secondo differenti
gradi (fino al bello in se stesso). Se un filosofo come Hegel (1770-1831) parteggia per
tale tipo di concezione, un Kant (1724-1804) riconduce il bello nella sfera soggettiva4,
individuandolo come cio che, senza concetti, piace a livello universale.

2) Con rappresentabilita, invece, si intende non gia un’idea riduzionistica di rap-
presentazione (ad es. rappresentazione = figura, immagine pittorico-scultorea), bensi
una rappresentabilitd a tutto tondo, in grado di coinvolgere tutti i sensi umani (dai sen-
si esterni, o cinque sensi¢, ai sensi interni, ossia senso comune, facolta immaginativa
o fantasia, facolta estimativa, memoria o esperienza’), come tutte le forme rappresen-
tative a disposizione dell’'umanita, vale a dire ogni ars (fonemi, grafemi, pitture, scul-
ture, suoni, odori ecc.). Anche in questo caso, nondimeno, si devono tenere in conto
due prospettive: 'una rimandante all’atto della rappresentazione, esterna o interna
che sia, I'altra al contenuto stesso rappresentato. Non ¢ terreno facile da sondare, so-

5 Cfr. PLATONE, Fedro, 250b-¢; ID., Simzposio, 210e-211c. E pur vero che la riflessione estetica trova un
precedente storico in Pitagora (VI sec. a.C.) e nella sua scuola; caratterizzante, in particolare secondo
Archita (prima meta del IV sec. a.C.), ¢ il concetto di proporzione (avaioyia), vale a dire 'uguaglianza
che si instaura tra i rapporti (Adyo1), interposti tra i numeri, strutturanti la realta. La bellezza emerge
particolarmente come musica cosmica, ossia armonia, che, se non ¢ afferrabile che lontanamente per
quanto riguarda le sfere celesti che strutturano il cosmo (ordine né geocentrico né antropocentrico,
ma pirocentrico), ¢ nondimeno intuibile grazie, per I'appunto, alla proporzione analogica. Tuttavia la
mancata sistematicita (giustificabile), nonché 'aura misteriosa che avvolge parzialmente i protagonisti
e i loro pensieri, non permette di istituire un raffronto alla pari con ’elaborazione estetica di Platone
che, nel quadro della filosofia greca, continua a detenere il primato. Cfr. A.-D. SERTILLANGES, I/ Cristia-
nesimo e le filosofie, vol. 1, Brescia 19492, 118-119.

4 Dintrinsecismo estetico kantiano affonda le sue radici nel nominalismo tardomedievale. Il che non &
un caso, giacché Martin Lutero (1483-1546) e la sua teologia prendono avvio precisamente dal nomi-
nalismo occamista, e lo stesso Kant ricevette un’educazione strettamente luterana pietista (cfr. A. C.
GRAYLING, Una storia del bene. Alla riscoperta di un’etica laica, Bari 2006, 174). D’altra parte non ci si
poteva aspettare altrimenti da quella che Etienne Gilson (1884-1978) ha chiamato «influenza polimorfa
dell’occamismo» (E. GILSON, La filosofia nel Medioevo. Dalle origini patristiche alla fine del X1V secolo,
Milano 20122, 748).

5 Cfr. L. KaNT, Cratica del giudizio, § 6. La concezione kantiana si rivela inadeguata al recupero del bello
nel novero dei trascendentali, diversamente da come vedremo in seguito.

6 Cfr. TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, 1, q. 78, a. 3. «Les sens externes sont constitués par les
cing sens, ils ont pour objet d’expérimenter les choses directement, les sensibles propres a chaque sens.
Le sens propre juge du sensible propre et le discerne de tous les autres sensibles qui tombent sous son
appréhension», Sens (sensus), in P.-M. MARGELIDON — Y. FLOUCAT, Dictionnaire de philosophie et de
théologie thomistes, Paris 20162, 495. Cfr. B. MONDIN, Senso (facoltd conoscitiva), in ID., Dizionario
enciclopedico del pensiero di San Tommaso d’Aquino, Bologna 20002, 625-626.

7 Cfr. TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, 1, q. 78, a. 4; «Les sens internes ne connaissent les choses
que par la médiation des sens externes. Mais il faut un sens commun (seznsus communis) auquel sont
référés comme a leur terme commun, toutes les appréhensions des sens propres, afin qu’il en juge et
les discerne», Sens (sensus), in MARGELIDON — FLOUCAT, Dictionnaire de philosophie et de théologie
thomistes, 495. Cfr. MONDIN, Senso (facolta conoscitiva), 625-626.

456



Marco Bracchi

prattutto se si tiene conto che esso trova le sue radici gnoseologiche nella famigerata
“disputa sugli universali”, trasportata poi in ambiente rinascimentale sul fronte este-
tico, nonché il dibattito sul senso comune8. Senza addentrarci nel ginepraio critico,
suscitato soprattutto dal pensiero post-cartesiano, ci attestiamo sulla piti semplice
posizione aristotelico-tomistica per la quale la rappresentazione si pone a un livello
intermedio tra la sensazione originante e il concetto originato.

1. La teoria degli stati relazionali

Per qualificare di una certa originalita la nostra ricerca, volgiamo ora lo sguardo
alla storia delle religioni entro la quale, a nostro avviso, ¢ possibile individuare tre
livelli di mediazione, pitt 0 meno riuscita: li chiamiamo stazz relazionali o rapporti tra
rappresentabilita (da parte umana) e divinita. Non si tratta di una scansione sorretta
da un principio progrediente, per il quale lo stato sueccessivo sarebbe migliore del
precedente, quanto piuttosto della constatazione di tre situazioni di fatto dell’evento
religioso. Tale distinzione & ad experimentum, cioé non avanza pretesa di definitivita
ma piuttosto di slancio ulteriore all’approfondimento nonché alla verifica della soli-
dita teorica. Il carattere sperimentale di questa incursione nella scienza delle religionti,
relazionato a una Weltanschauung cristiana, pensiamo possa implementare anche la
ricerca filosofico-teologica, e per tale ragione essa si inserisce come un ponte (solido?)
tra le sponde del pensiero speculativo.

1.1. Lo stato della rappresentazione dominata

1l primo stato & quello che possiamo chiamare della rappresentazione dominata.
Fondamentalmente lo si ritrova nelle protoreligioni, oggi velatamente persistenti ne-
gli animismi africani, asiatici e australiani, ossia in un clima fortemente magico come
quello del teriotropismo e del geotropismo. Tali forme religiose, infatti, si configura-
no piuttosto come ricerche di una divinita, che non come depositarie di una qual-
che rivelazione superiore. Per limitarci al solo aspetto pittorico, a partire dai dipinti
rupestri, I'idea di fondo ¢ quella che nel dipingere la natura soggiogata dall’'uomo
(ad es. fuoco o animali selvatici) si passi dalla rappresentazione della dominazione
all’attuazione della dominazione stessa®. Ma ci si puo spingere anche oltre, stabilendo

8 Cfr. R. GARRIGOU-LAGRANGE, I/ senso comune, la filosofia dell'essere e le formule dogmatiche, Roma
2013, 39-80.

9 Cfr. E PIERINL, Le religioni dell’antichita, in ID. (ed.), Guida alle religioni, Alba 19873, 20.

457

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Deus pulchrificans

facilmente un parallelo con le parole-zabii che “verbalizzano” la forza divinal®, o con
le danze sacre che somatizzano il movimento divino!!. Sul piano teologico dobbiamo
percio affermare che I'uomo, per il fatto stesso di riconoscere il divino nella natura
indomata (e dunque nella sua forza dirompente), anela alla dominazione della mede-
sima (ergo all’appropriarsi delle sue potenze); in questo senso si puo anche pensare a
una valenza anti-apotropaica, per cui si intende piuttosto che allontanare I'indomito,
trasformarlo in un che di dominato, che ritorni a favore di chi ne ha che fare. Dunque,
cio che ¢ divino resta tale sinché non sara assoggettato all'uomo. Indubbiamente,
ponendoci in una prospettiva realmente cristiana, non possiamo non percepire in
tale comportamento un esercizio di Boig quale conseguenza della ferita del peccato
originalel2,

1.2. Lo stato della irrappresentabilita dominante

1l secondo stato puo essere invece detto dell’ srrappresentabiliti dominante. Di fatto
ci troviamo di fronte a un ribaltamento della prospettiva precedente, ove ¢ la stessa
divinita a sottrarsi all’'umana rappresentazione e, sfuggendo sempre, a dominare. In
questo senso pare quasi che il Supremo stia a dire la sua irriducibilita alla materia e
alle nature che gli sono inferiori, sempre inadeguate da sé stesse per istituire un rap-
porto con lui. E abbastanza intuitivo rivolgere il pensiero a due mondi religiosi che,
nella loro radicale diversita, trovano sul tema dell’immagine un punto di confronto
interessante — Ebraismo e Islam!3 — sebbene il confronto non debba intendersi in
termini di sovrapposizione o semplice confusione tra le due strutture religiose.

Nell’Ebraismo I'irrappresentabilita di Dio vede il suo locus princeps nelle Dieci
Parole rivolte a Mosé: «Non ti farai idolo né immagine alcuna di quanto ¢ lassti nel
cielo, né di quanto & quaggit sulla terra, né di quanto ¢ nelle acque sotto la terra»
(Es 20,4); ma in questo caso, se & vero che il Dio di Israele si fa presente nella storia,
¢ lui che si sceglie un popolo, mai viceversa: non si esprime forse cosi il profeta Osea
quando vaticina: «Io li seminerd di nuovo per me nel paese e amerd Non-amata, e a
Non-popolo-mio dird: “Popolo mio”, ed egli mi dira: “Dio mio”» (Os 2,25; ripreso
da Rm 9,25-26).

10 Tn questo caso il Jogos non ¢ pensato come precedente I’enunciazione, ma prodotto dell’enunciazione
stessa.

11 Si presenta, in qualche modo, un processo di “imprigionamento” della yoyn, per ricorrere all’endiadi
platonica odpa-cfipa. Cfr. PLATONE, Cratilo, 400c.

12 T Padri della Chiesa sono pressoché unanimi nel vedere la radice del peccato originale anzitutto in un
moto di orgoglio volto al rovesciamento (impossibile) del rapporto creatura-Creatore. Cfr. M. GA-
GLIARDI, La veritd ¢ sintetica. Teologia dogmatica cattolica, Siena 2017, 233.

13 In una prospettiva piti allargata cfr. J. RIES, La storia comparata delle religioni e I'ermeneutica, Milano
2009, 152-154.

458



Marco Bracchi

Altrettanto nell’Islam14 ¢ noto il divieto, generato da differenti interpretazioni
dell’Hadith in ripresa del succitato passo di Esodo, che comporta una consequenziale
irrappresentabilita di cio che ¢ creato da Dio stesso, onde evitare di sconvolgere il
rapporto Creatore-creatura (si tratterebbe di una forma di idolatria).

Non a caso, esito inevitabile, entrambe queste religioni rifiutano la possibilita di
nominare Dio: il tetragramma ebraico YHWH (717°) viene incluso nel divieto di Es
20,7 («Non pronuncerai invano il nome del Signore, tuo Dio, perché il Signore non
lascia impunito chi pronuncia il suo nome invano»), fatta salva 'eccezione per yoz
kippar (193 0¥), il giorno dell’espiazione (o yomz hakippurim, giorno degli espiatori),
quando all’epoca della presenza dell’Arca dell’Alleanza veniva pronunciato sommes-
samente da parte del sommo sacerdote nel Qodesh ha-Qodashin. Invece I'Islam, seb-
bene parli tranquillamente di Allah, nel proprio credo giunge a elencare, su base co-
ranical5, 99 nomi di Dio, cosicché il centesimo si dischiuda a interpretazioni mistiche
sufi che, sostanzialmente, convergono nella sua impronunciabilita: lo puoi conoscere
ma non esprimere, ovvero rappresentare. Il precetto si allarga: se non ¢ rappresenta-
bile Dio per eccesso, la creatura non puo esserlo per difettol6.

1.3. Lo stato della rappresentazione incarnata del Dominante nel dominato

La vera rivoluzione si compie perd con il terzo stato, ossia quello della rappre-
sentazione incarnata del Dominante nel dominato. 1’ originalita, o meglio 'unicita di
quest’ultima prospettiva gia traspare nel fatto stesso che essa, come tale, si riscon-
tri solamente nel Cristianesimo. Non c’¢ altra religione, infatti, che avanzi la pretesa
dell’incarnazione di Dio stesso, ossia dell’assunzione nel tempo e nello spazio (storia)
della concreta natura umana in Gest Cristo da parte dell’unica persona del Figlio
increato. Si tratta di quel dato che suscita refrattarieta o persino ironia, come esem-
plarmente riportano rispettivamente Giovanni e Atti degli Apostoli:

«Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto» (Gv 1,11).

«“[E]gli ha stabilito un giorno nel quale dovra giudicare il mondo con giustizia, per mezzo di
un uomo che egli ha designato, dandone a tutti prova sicura col risuscitarlo dai morti”. Quando
sentirono parlare di risurrezione dei morti, alcuni lo deridevano, altri dissero: “Ti sentiremo su
questo un’altra volta”» (At 17,31-32).

14 Cfr. N. SHABOUT, Comprendere ['estetica islamica, in http://www.cultor.org/islam/A.html (consultato il
14/03/2020).

15 Cfr. Corano, VII, 180.

16 Cfr. M. BOMBARDIERI, La questione delle immagini nell'islam, in https://ecumenismo.chiesacatto-
lica.it/wp-content/uploads/sites/32/2015/05/19/10-La-questione-delle-immagini.pdf (consultato il
14/03/2020).

459

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Deus pulchrificans

E infatti tale rifiuto di rappresentazione costituisce un aspetto problematico in-
terno persino al Cristianesimo stesso. Se da un lato il mondo cattolico e ortodosso
insiste, soprattutto in ambito liturgico o paraliturgico, sull’essenzialita e persino sulla
sacramentalita dell’immagine!?, dall’altra essa viene ricusata dall’'universo gnostico,
iconoclasta e protestante, perlomeno di matrice calvinista. La nostra prospettiva,
come risultera evidente, prendera le parti dei primi.

La struttura kenotica del Cristianesimo ¢ quella dell’Emmanuel, di Dio-con-noi;
la Rivelazione di Gest Cristo non & propriamente quella di un «totalmente Altro»
(ganz Andere), per stare a una terminologia cara al Rémerbrief di Karl Barth (1886-
1968)18, ma della (rap)presentazione definitiva di Dio agli uomini, piena realizzazione
della presentazione divina di Es 3,14: non piu la visione delle terga di YHWH (Es
33,23), ma il volto del Crocifisso Risorto. La rappresentabilita di Dio, soprattutto
nella sua Carne assunta, diventa un dovere del cristiano. Non hanno potuto percio
tardare le rappresentazioni nella Cristianita nascente: dapprima simboliche (es. il pa-
store), poi grafiche (es. 'ichthys - IXOYZ), alle quali fanno seguito quelle reliquiarie
(es. Sindone, Madylion) e devozionali-rivelative (es. velo della Veronica).

Sarebbe tuttavia errato lasciare che il caratteristico accesso estetico a Dio del Cri-
stianesimo si proponga come isolato dall’anelito umano alla bellezza (pulchrum) in
quanto tale, gia portato a riflessione dalla filosofia greco-antica. Profondo motivo
per il quale la religione (o meglio la fede) di Gesti Cristo non ha mai rinunciato allo
scambio osmotico con la filosofia e la metafisica classica, ¢ la ferma convinzione che
Dio non solo ¢ autore della grazia, ma prima ancora & conosciuto come autore della
natura: «non pensi di onorare il Creatore e Redentore colui che disprezza la natura
da Lui plasmata e salvata»19. Ne va di conseguenza che I'iconoclastia (VIII-IX sec.)
debba essere considerata come una eresia cristiana20; ma non ¢ di questo che ci stia-
mo occupando?!, Piuttosto lasciamo spazio a un ultimo abbocco circa il rapporto tra
conoscenza estetica (dai sensi al pulchrum in sé) e conoscenza aletica (dal raziocinio al
verum in sé).

17 Cfr. A. G. MARTIMORT, La Chiesa in preghiera. Introduzione alla Liturgia, Roma-Paris-Tournai-New
York 1963, 22, 182, 187.

18 «Percid la sua potenza non ¢ né una forza naturale né una forza dell’anima, né alcuna delle piti alte o
altissime forze che noi conosciamo o che potremmo eventualmente conoscere, né la suprema di esse,
né la loro fonte, ma la crisi di tutte le forze, il totalmente Altro, commisurate al quale esse sono qualche
cosa e nulla, nulla e qualche cosa, il loro primo motore e la loro ultima quiete, I'origine che tutte le
annulla, il fine che tutte le fonda», K. BARTH, L'Epistola ai Romani, Milano 2002, 12.

19 T. TYN, Metafisica della sostanza. Partecipazione ed analogia entis, Verona 2009, 31.
20 Cfr. M. JUGIE, Iconoclastia, in Enciclopedia Cattolica, vol. VI, Citta del Vaticano 1951, 1541-1546.

21 Per il tema, cfr. P. BERNARDI, I colors di Dio. L'immagine cristiana fra Oriente e Occidente, Milano 2007.

460



Marco Bracchi

2. Pulchrum: trascendentale dimenticato?

Nel compiere quest’ultimo passo della nostra riflessione, ci viene indubbiamente
in aiuto la dottrina medievale dei trascendentali (diversi modi essendi)??: essi sono
proprieta cosi universali, nel senso che stanno al di 1a di ogni genere, da poter essere
convertite con 'ente stesso, poiché I'ente ¢ il concetto che per primo viene da tutti
conosciuto e che accomuna ogni realta (anche quelle non esistenti al di fuori del-
la mente, o enti di ragione)23. I trascendentali sono tali poiché estesi quanto I'ente,
sebbene non abbiano la stessa connotazione; dunque, si distinguono da esso non
realmente ma concettualmente. La molteplicita di applicazione comporta, giocofor-
za, una gradualita di presenza dei trascendentali nei diversi enti, e il fatto che ci sia
una gradualita richiede che ci sia un ente che sia origine (analogatum princeps) dei
trascendentali stessi24, in modo tale che possa ragionevolmente istituirsi il rapporto
analogico suddetto: tale Essere ¢ cid che chiamiamo Dio?3. Di conseguenza ogni altro
ente che non sia Dio partecipa di cid che Dio propriamente ¢ (fondamento biblico:
Es 3,14; Gv 14,6-7).

L’elenco dei trascendentali presenta variazioni nella storia del pensiero, ma — gra-
zie alla significativa influenza del tomismo — si attesta sostanzialmente come segue:
unum, verum, bonun, aliquid, res26.

Come si vede manca il rifermento al bello, stigmatizzato dal filosofo Etienne
Gilson (1884-1978) come il “trascendentale dimenticato”27, obliato persino dal suo
maestro Tommaso d’Aquino (1224/25-1274). Ma fu cosi? Forse no, se — come scri-

22 Cfr. MONDIN, La metafisica di S. Tommaso d’Aquino e i suoi interpreti, 441-447.

2 «Queste proprieta, che nominiamo spesso come i trascendentali, non hanno né senso né realta se non in
funzione dell’essere, il quale le pone tutte ponendo se medesimo», E. GILSON, I/ tomismo. Introduzione
allo studio di san Tommaso d’Aquino, Milano 2005, 155. Cfr. B. KEMPLE, Ens Primum Cognitum in
Thomas Aquinas and the Tradition. The Philosophy of Being as First Known, Leiden-Boston 2017.

24 Cfr. R. GARRIGOU-LAGRANGE, Diew. Son existence et sa nature. Solution thomiste des antinomies agnos-
tiques, vol. I1, Paris 195011, 528-568; TYN, Metafisica della sostanza. Partecipazione ed analogia entis,
581-583.

25 Per essere ancor pit esatti, Dio ¢ super ens, come afferma la speculazione del Gaetano (1469-1534): «Sic
Deitas simul est ens et formaliter super ens — Cosi la Deita ¢ al contempo ente e formalmente superiore
all’ente. Cfr. GAETANO, Iz [7, q. 39, a. 1, n. 7: “res divina prior est ente et omnibus differentiis eius: est
enim super ens et super unum, etc.” — “la realtd divina & antecedente I'ente e tutte le sue differenze:
¢ infatti superiore all’ ente e superiore all’'uno, ecc.”», R. GARRIGOU-LAGRANGE, 1/ senso del mistero e il
chiaroscuro intellettuale. Natura e soprannaturale, Verona 2019, 157, nota 204.

26 Cfr. MONDIN, La metafisica di S. Tommaso d’Aquino e i suoi interpreti, 447-454. L'elenco complessivo
dei trascendentali, sia pure soggetto a dibattito tra gli studiosi sul diverso peso da accordare a ciascuno
di essi, ¢ confermato anche in Transcendantaux, in MARGELIDON — FLOUCAT, Dictionnaire de philoso-
phie et de théologie thomistes, 532-533.

2

AN

Cfr. A. MONACHESE, Tommaso d’Aquino e la bellezza, Roma 2016, 182-184. L’ Autrice fa riferimento in
particolare a E. GILSON, Elementi di filosofia, Brescia 1960, 226-238.

461

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Deus pulchrificans

ve Battista Mondin (1926-2015) — «pur mancando nel suo elenco?8, S. Tommaso
occasionalmente parla anche del pulchrum, e lo considera indubbiamente come un
trascendentale»29.

Avviandoci alla chiusura della nostra riflessione (aperta) ci soffermiamo sul pen-
siero del Maestro domenicano e su quanto ci offre circa la bellezza in rapporto a
Dio30, ritenendo che siano parole che schiudono a una inattesa riflessione. Il rife-
rimento al pensiero tommasiano verte soprattutto sul suo commento al De divinis
nominibus dello Pseudo-Dionigi Areopagita3l. Illuminante & la radice ontologica e
mistica della bellezza che Tommaso ripone in Dio32, tanto da portarlo a ricorrere al
neologismo pulchrificae: «istae traditiones sunt pulchrificae, idest facientes pulchritudi-
nem in rebus — le sue [di Dio] elargizioni sono pulcrifiche, ossia donano la bellezza
alle cose»33. Cio che Dio ha creato non pud che essere bellezza! Non suona forse cosi,
nel primo capitolo della Genesi, I'aggettivo ebraico 2iv (f0wb) che mantiene tutta la
sua ricca ambiguita semantica tra buono e bello? Si tratta di una convincente comple-
mentarita a quanto declama il Santo Serafico, Francesco d’Assisi (1181/82-1226), nel
suo Cantico delle Creature, nel quale I'aggettivo piti insistente & esattamente «bello»34,
e al quale san Tommaso riecheggia: «pulchra enim dicuntur quae visa placent — belle
infatti sono dette quelle cose che viste destano piacere»35. Tutto cio che ¢ bello desta
nell’'uomo qualche forma di ammirazione, pertanto il bello implica una forma di rela-
zione di convenienza o sintonia3® tra cio che ¢ bello (bellezza oggettiva) e un intelletto
che percepisce il bello (bellezza soggettiva).

Sebbene realmente il bello coincida con il vero e il bene (di fatto solo in Dio

28 Si riferisce a TOMMASO D’AQUINO, De veritate, q. 1, a. 1, co.

29 MONDIN, La metafisica di S. Tommaso d’Aquino e i suoi interpreti, 451. Che san Tommaso tratti de facto,
anche se non de zure, il pulchrum come trascendentale ci pare risulti anche dal quadro dell’estetica tom-
masiana tacciato in un’opera datata come M. DE WULF, Storia della filosofia medievale, vol. 11, Firenze
1945, 163. Sulla controversia sollevata dalla questione, cfr. A. ARA, Bellezza e conoscibilita di Dio in
Tommaso d’Aquino. Ricerche su un tema controverso, in Vivens Homo 23 (2012) 295-324.

30 Sul pensiero estetico di san Tommaso, oltre al gia citato testo della Monachese, rimandiamo nuovamen-
te a ZAMBRUNO, La bellezza che salva. A titolo pit generale: Beau (pulchrum), in MARGELIDON — FLOU-
CAT, Dictionnaire de philosophie et de théologie thomistes, 47-48. Cfr. B. MONDIN, Bellezza/Bello, in ID.,
Dizionario enciclopedico del pensiero di San Tommaso d’Aquino, 96-98.

31 Cfr. C. PERA, Dionigs il mistico, Torino 2009.

52 Cfr. V. SORGE, Nominare il pulchrum. A partire da Tommaso d’Aquino, in V. SORGE — L. PALUMBO, Eros
¢ Pulchritudo. Tra antico e moderno, Napoli 2012, 115-131.

33 TOMMASO D’AQUINO, In2 Divinis Nominibus, IV, lect. 5.

34 «Et ellu & bellu e radiante cum grande splendore [...] le stelle, in celu I'ai formate clarite et pretiose et
belle. [...] et ello & bello et iocundo et robustoso et forte», FRANCESCO D’ASSISI, Cantico delle Creature,
8 ss.

35 TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, 1, q. 5, a. 4, ad 1.
36 Cfr. MONDIN, La metafisica di S. Tommaso d’Aquino e i suoi interpreti, 498.

462



Marco Bracchi

questo avviene nella sua pienezza, ossia nell’emzinentia Deitatis37), da essi si distingue
concettualmente (ratzone): non coincide con il vero dov’e oggetto di apprensione,
cognizione, persino intuizione, in quanto il bello ¢ primariamente oggetto di godi-
mento (fruitio), piacere e ammirazione; parimenti, non coincide con il bene nel quale
soggettivamente conta il possesso, quando invece nel bello esso viene a escludersi3s.
Stimolante conclusione: il bello interessa allora trasversalmente sia I'intelletto, sia la
volonta (sebbene Tommaso non parli propriamente di una distinta “facolta esteti-
ca”). L’Aquinate, come sempre, distingue la realta in ragione del nostro modo frasta-
gliato di conoscere, ma riconosce ['unita dell’essenza conosciuta, e questo vale anche
per il bello, costituito da tre elementi compresenti nella bellezza reale: 1) integrita
(¢ntegritas o perfectio), 2) proporzione (debita proportio o consonantia) e 3) splendore
(claritas); essi sono presenti in un’essenza per ciod che concerne a guell’essenza (ad es.
non si puo dire che ci sia una mancanza in una pietra se essa non si rallegra, giacché
non concerne la sua natura). Ma vediamo rapidamente in che cosa consistono questi
caratteri costituenti il pulchrum.

1) Lintegrita o perfezione & 'assenza di incompletezza, giacché quest’ultima
comporta una certa deformita. Conseguentemente il bello richiede uno specifico rap-
porto di grandezza, sia essa dimensiva (emergendo rispetto alla media della specie
di appartenenza) sia intensiva (levatura spirituale volta al perseguimento della per-
fezione); tali grandezze trovano la dovuta armonia nel secondo elemento costitutivo
del pulchrum. 2) La proporzione dovuta o armonia & 'accordo conforme alle parti che
compongono un’essenza composta, per cui si pud anche parlare di varieta, purché si
tratti di un che di ordinato (proprio come risulta nel racconto genesiaco della crea-
zione, Gen 1-2); meno ¢’é¢ composizione, pitl ¢ semplice 'armonia (dunque difficile
da perdere). 3) Infine, lo splendore o chiarezza & lo stupore che emana dal bello, ossia
il suo elemento formale che lo rende conoscibile e, quindi, fruibile.

57 La Deita, infatti, «& questa eminenza inaccessibile nella quale si identificano, senza distruggersi, le perfe-
zioni simpliciter simplices naturalmente partecipabili», GARRIGOU-LAGRANGE, I/ senso del mistero, 157.
Ancora: «la Deita ¢ superiore all’essere, alla vita, all’intelligenza e a tutte le perfezioni naturalmente
partecipabili e conoscibili che la Deita contiene nella sua eminenza formaliter et eminenter. Deitas ut sic
est super ens et unum, super esse, vivere, intelligere», ID., La sintesi tomistica, Verona 2015, 319-320.

38 «[Plulchrum est iden: bono, sola ratione differens. Cum enim bonum sit quod omnia appetunt, de ratione
boni est quod in eo quietetur appetitus, sed ad rationem pulchri pertinet quod in eius aspectu seu cognitio-
ne quietetur appetitus. Unde et illi sensus praecipue respiciunt pulchrum, qui maxime cognoscitivi sunt,
scilicet visus et auditus rationi deservientes, dicimus enim pulchra visibilia et pulchros sonos. [...] Et sic
patet quod pulchrum addit supra bonum, quendam ordinem ad vim cognoscitivam, ita quod bonum dicatur
id quod simpliciter complacet appetitui; pulchrum autem dicatur id cuius ipsa apprebensio placet. — 1l bello
si identifica col bene, salvo una semplice differenza di ragione. Infatti mentre il bene ¢ “cio che tutti
gli esseri bramano”, e implica I'acquietarsi in esso dell’appetito; il bello implica invece I’acquietarsi
dell’appetito alla sola presenza, o conoscenza. Difatti riguardano il bello quei sensi che sono maggior-
mente conoscitivi, cioe la vista e I'udito a servizio della ragione: e cosi parliamo di cose belle a vedersi,
o a udirsi. [...] E percio evidente che il bello aggiunge al bene una relazione con la facolta conoscitiva:
cosicché si chiama bene quello che & gradevole all’appetito; bello invece cio che & gradevole per la sua
stessa conoscenza», TOMMASO D’AQUINO, Sumzma Theologiae, 1-11, q. 27, a. 1, ad 3.

463

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Deus pulchrificans

Tommaso ¢ molto “concreto” nella sua riflessione, ribadendo costantemente che
la bellezza esiste sia come bellezza fisica (ossia materiale), sia come bellezza spirituale
(ossia formale): «Unde proportionaliter est in caeteris accipiendum, quod unumquodque
dicitur pulchrum, secundum quod habet claritatem sui generis vel spiritualem vel cor-
poralem et secundum quod est in debita proportione constitutum — Percio la bellezza
si predica analogicamente [secondo proporzione], infatti ogni cosa si dice bella in
quanto possiede un proprio splendore o spirituale o corporeo, ed ¢ costituita secondo
la proporzione dovuta»39.

3. Conclusione

Un ritorno alla riflessione sulla bellezza come accesso al Dio vivente, a Colui che
si & rivelato a noi come e nel bel Pastore incarnato («Ey® gipn 6 mounyv 6 kodoc», Gv
10,11), crediamo sia opportuno e possa svelarsi fecondo. Questo perché I'approccio
estetico che, sulla scorta di san Tommaso, abbiamo abbozzato si presta ad essere il
presupposto ideale per il prendere forma di un’estetica ontologica che prevede esista
un Bello misurante (Dio) e un bello misurato (creature), ossia un rapporto di par-
tecipazione proporzionata (analogia), cosi da istituire un rapporto che tiene conto
sia della Parola di Dio sulla creatura (Scrittura e Tradizione), sia di quello specifico
religioso del Cristianesimo che abbiamo chiamato rappresentazione incarnata del Do-
minante nel dominato. Per questo Dio viene detto pulcrifico, ossia causante e creante
la bellezza nelle creature:

«ipse [Deus] est pulcher secundum seipsum; per quod, excluditur quod non est pulcher se-
cundum unam partem tantum, neque in aliquo tempore tantum, neque in aliquo loco tantum;
quod enim alicui secundum se et primo convenit, convenit et toti et semper et ubique. Iterum,
Deus est pulcher in seipso, non per respectum ad aliquod determinatum et ideo non potest dici
quod ad aliquid sit pulcher et ad aliquid non pulcher et neque quibusdam pulcher et quibusdam
non pulcher. Tterum, est semper et uniformiter pulcher, per quod excluditur primus defectus
pulchritudinis, scilicet variabilitas»40.

Ogni qualvolta, infatti, ci si soffermi sul rapporto tra Dio, 'uomo e il bello, proba-

39 TOMMASO D’AQUINO, Iz Divinis Nominibus, IV, lect. 5.

40 «Dio non ¢ bello soltanto secondo una parte, oppure per un determinato tempo o luogo; infatti, cio che
appartiene a qualcuno per se stesso e primariamente, gli appartiene totalmente, sempre e dovunque.
Pertanto Dio ¢ bello in se stesso e non sotto un particolare aspetto, e quindi non si puo dire che ¢ bello
rispetto a qualcosa e non bello rispetto a un’altra cosa, né che ¢ bello per alcuni e non bello per altri;
ma ¢ bello sempre e uniformemente, escludendo qualsiasi difetto di bellezza, a partire dalla mutabilita,
che ¢ il primo difetto», 7bid.

464



Marco Bracchi

bilmente, nella mente di molti risuona quasi immediata I'affermazione iconica de L’z
diota di Fédor Dostoevskij (1821-1881), secondo la quale la bellezza salvera il mondo.
Ecco che le nostre semplici riflessioni ci hanno portati a domandarci: e se fosse molto
di pit? E se fosse che la Bellezza il mondo I’avesse non solo gia redento, ma anche
creato?

Le precedenti considerazioni non hanno inteso perseguire lo scopo di risolvere
una questione alla quale non basterebbe dedicare un libro intero. Hanno piuttosto
avuto l'intento, ben piti modesto, di contribuire alla discussione circa la via pulchri-
tudinis suscitando nuove domande, nuove valutazioni che aiutino ad articolare ul-
teriormente la problematica. Una buona analisi sistematica ¢& frutto, tra I'altro, della
considerazione il piti ampia possibile dei diversi fattori tirati in causa, nonché del
dialogo dei differenti comparti scientifici, senza che alcuno perda la propria specifi-
cita epistemologica4l.

41 Intendiamo inserirci in quegli approcci interdisciplinari, come ad es. W. DERKSE, Bellezza, in http://
disf.org/bellezza (consultato il 23/04/2020).

465

0
o
>
—
=
o
c
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Deus pulchrificans

Riassunto

Il tema della bellezza ¢ stato ripetutamente oggetto di studio in campo teologico.
Questo vale anche in relazione al pensiero di san Tommaso d’Aquino. L’articolo si
propone di riprenderne la valenza alla luce di uno spettro piti ampio: dal raffronto
con le altre religioni (teoria degli stati relazionali) alla riqualificazione del pulchrum:
come trascendentale. Il guadagno finale intende essere quello della necessita della
rappresentabilita di Dio attraverso la bellezza che, a sua volta, conduce la creazione
alla partecipazione dell’origine divina stessa.

Abstract

The theme of beauty has repeatedly been the subject of study in theology. This is
also true in relation to the thought of St. Thomas Aquinas. The article aims to take
up its value in the light of a wider spectrum: from comparison with other religions
(theory of relational states) to the requalification of the pulchrum as transcendental.
The final gain is meant to be that of the necessity of the representativeness of God
through beauty which, in turn, leads creation to the participation of the divine ori-
gin itself.

466



