
Contributi S IT U XX 3/2020) 455-466

Deyus ulchri Anıs
Un’estetica della rappresentabilitä divina
alla luce della teologia di San Tommaso d’Aquino

Marco Bracchi*

generalmente NOTLO che ı] terreno della CONOSCCENZAa estet1cal 1n filosofta,
quanto 1n teologia S12 IOCUS amplamente ALra vVersat: frequentato Ormal da
temp1 immemorabili, nonche daj DIU assortit1 pensator12. ( sembra, invece, 11EC11OÖ

DOortato riflessione ı] Derche QqUESTO luogo di CONOSCCENZAa Ö Pretese di
adeguatezza DCI ‘dire Dio” da dell’uomo. In particolare 1a questione 61 DUO
ricondurre due domande: 1) Dio rappresentabile? inoltre: 2) che inter-

tra CONOSCCENZAa estet1ca CONOSCCENZAa gletica? Proveremo indicare nelle pagı
che SCSUONO 110  - delle soluzion] complute (impensabili nel breve Spazlo di
contributo), quanto pluttosto delle suggest10nN1 che DOSSaNO aprıre una rsposta

degna di strutturazlone definitiva. Questa U’zntentio persegulta, afiınche 1a tcerca
speculativa LO LIrOVvVare NUOVI stimolji DCI prosegulre ı] Proprio approfondimento
E:  tTe partıre dalla “teorla de] bello” (G)1R{5 attore antropologico, metafisico,
religioso precıpuamente crst1ano.

Iinnanzıtutto NneCcessarlo fare una precisazlione DCL quanto riguarda due DrIN-
cipali erm1inı 1n 910C0 nel OSITO discorso. 1) Per quanto ı] u dell’e-
stet1ca, Oss1a ı] helto (D0, KOLAÄOV, Dulchrum), nella stor1a de]l pensiero y5() CO  —

SE sostanzlalmente due sfumature solitamente r1coNOoscIuUte‘ l’una oggettivd, ALLesStTAtLA

autore ha CUTAaLO la redizione A arl SscrIittı A Reginald (rarrıgou-Lagrange In italiano pubbli-
CAaLO LÜa l’altro alcuni articoali riguardantı la stora de] tOom1smo: STA ceoncludendo ULla tesi dottorale alla
Facoltä A Teologia A Lugano «Jl.esperlenza della orazla secondo Reginald (rarrıgou-Lagrange»,
E-mail: marco.bracchi8>@omail.com.
KElassuntivamente cr. STEFANINI, Estettca, Enciclopedta Cattolica, vol V, ( .ıtta de] Vatlcano 1950,
632-642

titolo esemplificativo, hadre Pablo Santlago Zambruno brende In considerazlione, oltre alla Sacra
Scrittura, Basilio A CGesarea, Agostino A Ippona lo Pseudo-Dionig1 Areopagita, Cfr. /.AMBRUNO,

hellerza Che salva Testetica IM TOmMMAaso d’Aqgutno, Napoli ZU08, 16-31 51 eda anche MONDIN,
metaftstca dr TOmMMAaSsO d’Aqutno 1 S4401 interbreit, Bologna ZU02, 455-49/

455455

RTLu XXV (3/2020) 455-466Contributi

Deus pulchrificans
Un’estetica della rappresentabilità divina
alla luce della teologia di san Tommaso d’Aquino

Marco Bracchi*

È generalmente noto che il terreno della conoscenza estetica1 – tanto in filosofia, 
quanto in teologia – sia un locus ampiamente attraversato e frequentato ormai da 
tempi immemorabili, nonché dai più assortiti pensatori2. Ci sembra, invece, meno 
portato a riflessione il perché questo luogo di conoscenza possa avanzare pretese di 
adeguatezza per “dire Dio” da parte dell’uomo. In particolare la questione si può 
ricondurre a due domande: 1) Dio è rappresentabile? E inoltre: 2) che rapporto inter-
corre tra conoscenza estetica e conoscenza aletica? Proveremo a indicare nelle pagi-
ne che seguono non tanto delle soluzioni compiute (impensabili nel breve spazio di 
un contributo), quanto piuttosto delle suggestioni che possano aprire a una risposta 
degna di strutturazione definitiva. Questa è l’intentio perseguita, affinché la ricerca 
speculativa possa trovare nuovi stimoli per proseguire il proprio approfondimento 
esattamente a partire dalla “teoria del bello” come fattore antropologico, metafisico, 
religioso e precipuamente cristiano.

È innanzitutto necessario fare una precisazione per quanto riguarda i due prin-
cipali termini in gioco nel nostro discorso. 1) Per quanto concerne il cuore dell’e-
stetica, ossia il bello (טוֹב, καλόν, pulchrum), nella storia del pensiero esso porta con 
sé sostanzialmente due sfumature solitamente riconosciute: l’una oggettiva, attestata 

*	 L’autore ha curato la riedizione di vari scritti di Réginald Garrigou-Lagrange OP in italiano e pubbli-
cato tra l’altro alcuni articoli riguardanti la storia del tomismo; sta concludendo una tesi dottorale alla 
Facoltà di Teologia di Lugano su «L’esperienza della grazia secondo Réginald Garrigou-Lagrange». 
E-mail: marco.bracchi85@gmail.com.

1	 Riassuntivamente cfr. L. Stefanini, Estetica, in Enciclopedia Cattolica, vol. V, Città del Vaticano 1950, 
632-642.

2	 A titolo esemplificativo, padre Pablo Santiago Zambruno prende in considerazione, oltre alla Sacra 
Scrittura, Basilio di Cesarea, Agostino di Ippona e lo Pseudo-Dionigi Areopagita. Cfr. P. S. Zambruno, 
La bellezza che salva. L’estetica in Tommaso d’Aquino, Napoli 2008, 16-31. Si veda anche B. Mondin, 
La metafisica di S. Tommaso d’Aquino e i suoi interpreti, Bologna 2002, 485-497.



[ )EeuUs Yulchrificans

lcon1camente dalla cCONcezlonNne platonica} secondo 1a quale ı] bello ı] trasluminare
dell’intelligibile nel sensibile, sicche 1a realta viene manıifestars] secondo differenti
sradi fino bello 1n stesso). Ne Alosofo (G)1R{5 Hegel 1) partegg1a DCT
tale t1DO di CONCEZIONE, Kant (1724-1804) riconduce ı] bello nella sfera soggettivd*,
individuandolo (G)1R{5 C10 che, concettl, place Livello universale>.

2) C(‚on rapbresentabilitdä, InveCce, 61 intende 10  — 914 un’idea riduzionistica di Fap
presentazıone (ad rappresentaziıone figura, immagıne pittorico-scultorea), bens]
una rappresentabilita fondo, 1n srado di coinvolgere tutt1 SeNs1 umanı dai SC11-4110141100 _) 61 esternl, CInque sens16, al SeNs1 internl, Oss1a 11SO COMUNG, acolta immagınatıva

fantasıia, acolta estimatıva, imemorl1a esperlenza/), OM le forme Fap PIesCH-
tatlve disposizione dell’umanita, vale dire ogn1 AFr$ (fonemi, orafemi, pıtture, scul
Lure, SUON1, odori eCC.). Anche 1n QquUESTO CAdsU, nondimeno, 61 devono tenere 1n CONTO
due prospettive: l’una rimandante all’atto della rappresentaz1ione, esterna interna
che s1a, l’altra al CONTENUTO STESSO rappresentato. Non terreno facile da sondare,

Cir. PLATONE, Fedro, 250b-e: 1D., 54 DOSLO, Pur C1I1O che la riflessione e et1ica
hrecedente StOT1CO In Pıtagora SC a.C ella S{I1A scuola: Caratterizzante, In harticolare secondo
Archita (prima meta de] SC  ® a.C.), A DrODOKZLONE ( VOoAOVIO), ale 1re l’uguaglianza
che 1 Instaura Lra rapport! (A0yo1), interpost1 LÜa numerl, strutturantı la realtäa. La hbellezza CIHECISC
barticolarmente COINEC musica COSMICA, OsSs1a ArMONLd, che, L1°  - afterrabile che lon PEI
QqUaNTLO riguarda le ofere celest1 che l (ordine ne geocentrico ne antropocentri1co,

pirocentrico), nondimeno intulbile orazle, PEI l’appunto, alla broporzione analogica. Iuttavia la
ancata Ssistematı1icıta (giustificabile), nonche l’aura mlister10sa che avvolge barzialmente brotagonist1

loro pensterl, L1°  - A Istitulre raffronto alla barı C ()I11 V’elaborazione este 1ca A Platone
che, nel quadro della f1losofia5 continua detenere l brimato, Cfr. SERTILLA GES, H ( YiStiA-
NESIMO le Aılosofıe, vol 1, Bresc1la 115-119

intrinsecl1smo estet1co kantlano atfonda le SI1IC radici nel nominalismo ardomedievale. che L1°  -

CASOQ, giacche Martın Lutero la s{1A teologia brendono AVVIO brecisamente dal NOoOM-
nalismo OCcCamısta, lo STESSO ant Mcevette un’educazione ST  ‘NnLe Iuterana bletista ctr.
(„RAYLING, ({a IOM del CHE. Ha yiscoperta di un etica [AiCca, Barı 2006, 174) DYaltra L1°  - C1 1
DOLEVA aspeLLare altrimenti Aa quella che Etlenne Gilson ha chlamato «influenza bolimorta
del’occamismo>» (E („ILSON, La JAılosofia nel Medioevo Dalle OFLGENt Datristiche allda fine del XTV secolo,
Milano 748)
Cir. KANT, (Hitica del 9IUdIZIO, La cONcCcezZIl0uNEe kantiana 1 rivela inadeguata de] hello
nel LLOVCIO dei trascendentali, diversamente Aa COLILNC vedremo segulto,
Cir. | OMMASO D AÄQUINO, Summa Theologtae, 1, {/5, «] _ eg {“ 1155 evTernes SONL CONSLIMES Pal les
CINq SC1IS, ils ONL DOUF objet d’experimenter les oqhoses directement, les sensibles PTODTIECS chaque SC1L15
Le SC115 PTODTIE uge du sensible PTODTE el le discerne de LOUS les auLres sensibles qu1 tombent S()I1I5 S()11

apprehension», CH$ (sensus/, In M ARGELIDON FLOUCAT, Dicttionnaire de philosophte EF de
thEologte thomistes, Parıs 495 Cir. MONDIN, SCHSO (facolta CONOSCHLVA), 1D., DIZLONAFLO
enciclopedico del DENSLEFO dr San TOmmMmaso d’Aqutno, Bologna 625-626
Cir. | OMMASO D' ÄQUINO, Summa Theologtae, 1, {/5, «Les S1115 internes cOoNNaAalssent les choses
UE Daf la mediation des S1155 Maıs l faut SC115 SCHSUS COPMIMUNLS) auquel SONL
referes COTIIEE leur I1, LOUTLES les apprehensions des SC115 PTOPDPTICS, afın qu'’ıl uge el
les discerne», CH$S (sensus/, In M ARGELIDON FLOUCAT, Dicttonnatre de philosophie EF de theEologte
thomistes, 495 Cfr. MONDIN, SCHSO 'AcOLtd CONOSCHLVA), 625-626

456456

Deus pulchrificans

C
on

tr
ib

ut
i

iconicamente dalla concezione platonica3 secondo la quale il bello è il trasluminare 
dell’intelligibile nel sensibile, sicché la realtà viene a manifestarsi secondo differenti 
gradi (fino al bello in se stesso). Se un filosofo come Hegel (1770-1831) parteggia per 
tale tipo di concezione, un Kant (1724-1804) riconduce il bello nella sfera soggettiva4, 
individuandolo come ciò che, senza concetti, piace a livello universale5.

2) Con rappresentabilità, invece, si intende non già un’idea riduzionistica di rap-
presentazione (ad es. rappresentazione = figura, immagine pittorico-scultorea), bensì 
una rappresentabilità a tutto tondo, in grado di coinvolgere tutti i sensi umani (dai sen-
si esterni, o cinque sensi6, ai sensi interni, ossia senso comune, facoltà immaginativa 
o fantasia, facoltà estimativa, memoria o esperienza7), come tutte le forme rappresen-
tative a disposizione dell’umanità, vale a dire ogni ars (fonemi, grafemi, pitture, scul-
ture, suoni, odori ecc.). Anche in questo caso, nondimeno, si devono tenere in conto 
due prospettive: l’una rimandante all’atto della rappresentazione, esterna o interna 
che sia, l’altra al contenuto stesso rappresentato. Non è terreno facile da sondare, so-

3	 Cfr. Platone, Fedro, 250b-e; Id., Simposio, 210e-211c. È pur vero che la riflessione estetica trova un 
precedente storico in Pitagora (VI sec. a.C.) e nella sua scuola; caratterizzante, in particolare secondo 
Archita (prima metà del IV sec. a.C.), è il concetto di proporzione (ἀναλογία), vale a dire l’uguaglianza 
che si instaura tra i rapporti (λόγοι), interposti tra i numeri, strutturanti la realtà. La bellezza emerge 
particolarmente come musica cosmica, ossia armonia, che, se non è afferrabile che lontanamente per 
quanto riguarda le sfere celesti che strutturano il cosmo (ordine né geocentrico né antropocentrico, 
ma pirocentrico), è nondimeno intuibile grazie, per l’appunto, alla proporzione analogica. Tuttavia la 
mancata sistematicità (giustificabile), nonché l’aura misteriosa che avvolge parzialmente i protagonisti 
e i loro pensieri, non permette di istituire un raffronto alla pari con l’elaborazione estetica di Platone 
che, nel quadro della filosofia greca, continua a detenere il primato. Cfr. A.-D. Sertillanges, Il Cristia-
nesimo e le filosofie, vol. I, Brescia 19492, 118-119.

4	 L’intrinsecismo estetico kantiano affonda le sue radici nel nominalismo tardomedievale. Il che non è 
un caso, giacché Martin Lutero (1483-1546) e la sua teologia prendono avvio precisamente dal nomi-
nalismo occamista, e lo stesso Kant ricevette un’educazione strettamente luterana pietista (cfr. A. C. 
Grayling, Una storia del bene. Alla riscoperta di un’etica laica, Bari 2006, 174). D’altra parte non ci si 
poteva aspettare altrimenti da quella che Étienne Gilson (1884-1978) ha chiamato «influenza polimorfa 
dell’occamismo» (É. Gilson, La filosofia nel Medioevo. Dalle origini patristiche alla fine del XIV secolo, 
Milano 20122, 748).

5	 Cfr. I. Kant, Critica del giudizio, § 6. La concezione kantiana si rivela inadeguata al recupero del bello 
nel novero dei trascendentali, diversamente da come vedremo in seguito.

6	 Cfr. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I, q. 78, a. 3. «Les sens externes sont constitués par les 
cinq sens, ils ont pour objet d’expérimenter les choses directement, les sensibles propres à chaque sens. 
Le sens propre juge du sensible propre et le discerne de tous les autres sensibles qui tombent sous son 
appréhension», Sens (sensus), in P.-M. Margelidon – Y. Floucat, Dictionnaire de philosophie et de 
théologie thomistes, Paris 20162, 495. Cfr. B. Mondin, Senso (facoltà conoscitiva), in Id., Dizionario 
enciclopedico del pensiero di San Tommaso d’Aquino, Bologna 20002, 625-626.

7	 Cfr. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I, q. 78, a. 4; «Les sens internes ne connaissent les choses 
que par la médiation des sens externes. Mais il faut un sens commun (sensus communis) auquel sont 
référés comme à leur terme commun, toutes les appréhensions des sens propres, afin qu’il en juge et 
les discerne», Sens (sensus), in Margelidon – Floucat, Dictionnaire de philosophie et de théologie 
thomistes, 495. Cfr. Mondin, Senso (facoltà conoscitiva), 625-626.



arco Bracchn|

Prattutto 61 tene CONTO che (} 'Ova le Y{ 1 radici onoseologiche nella famigerata
“disputa sugli universali”, trasportata DO1 1n ambiente rinascimentale s11] fronte EstE-

t1CO, nonche ı] dibattito aul 11SO comune®. Senza addentrareci nel oinepralo crit1co,
Ssuscltato SOPrattiutto dal pensiero post-cartes1ano, C1 attest1amo sulla DIU semplice
pOosizlione arıstotelico-tomistica DCI 1a quale 1a rappresentazione 61 DONC ivello
intermediao ira 1a sensazlone originante ı] orlginato. C ontribut|La teor1a degli stfatı relazionali

Per qualificare di una C& originalita 1a OSITA r1cerca, volgiamo OTLa lo sguardo
alla stor1a delle religioni en 1a quale, OSITO AVVISO, possibile individuare tre
ivelli d mediazione, DIU 11110 mMuscıta: IM ohliamiamo SIaAatı velazionalı rapDortı ira

rappresentabilitä (da umana) divinita. Non 61 tratta di una SCANsloNeEe
da DPINCIPLO progrediente, DCI ı] quale lo SUECCESSIVO <arehbbe migliore de]
precedente, quanto pluttosto della constatazlone di tre Ss1tu271011 di fatto dell’evento
relig10so. Tale distinzione Ad EXDErMENTUM, 10€e 110  - AVAanzZd pPretesa di definitivita

pluttosto di Sl ancio ulteriore all’approfondimento nonche alla verifica della SOli-
dita eOrıca. I} CAarattere sperimentale di questa Incurslione nella sclenza delle religioni,
relazionato una Weltanschauung cristiana, pensiamo Ö implementare anche 1a
rtcerca flosofico-teologica, DCI tale ragione KW 61 inserisce OM (solido?)
ira le sponde de]l pensiero speculativo.

1.1 Lo della rappresentazione dominata
I} DVLMO quello che DOsSs1amo chiamare della rappresentazıone dominata.

Fondamentalmente lo 61 rttrova nelle protoreligioni, 0gg1 velatamente persistent!
oli anımısmı africani, aslat1c1 australiani, Oss1a 1n clima fortemente MAaglCO OM

quello de] fertOtrobismo de]l gEOLFODISINO. Tali forme religiose, infatti, 61 configura-
p1uttosto (G)183{° ricerche d una divinita, che 10  — (G)183{° depositarie d un qual

che tvelazione superlore. Per limitarei solo aSPeETtLO D1ttOr1CO, partıre da]l dipinti
rupestr1, l’idea d ftondo quella che nel dipingere 1a AaLura sSOgg10gata dall’uomo
(ad fuoco anımali selvatici) 61 passı dalla rapbresentaziıone della dominazione
all’attuazione della dominazione stessa? Ma C1 61 DUO spingere anche oltre, stabilendo

Cir. („ARRIGOU-LAGRANGE, H LOFFTEUÜTFEE , Ia Aılosofid delPessere le formule dogmaltiche, KRoma

Cir. PIERINI, Le yreligtont dell’antichitä, ID (ed.  \ (uidd alle veligiont, Alba

45 /457

Marco Bracchi

C
ontributi

prattutto se si tiene conto che esso trova le sue radici gnoseologiche nella famigerata 
“disputa sugli universali”, trasportata poi in ambiente rinascimentale sul fronte este-
tico, nonché il dibattito sul senso comune8. Senza addentrarci nel ginepraio critico, 
suscitato soprattutto dal pensiero post-cartesiano, ci attestiamo sulla più semplice 
posizione aristotelico-tomistica per la quale la rappresentazione si pone a un livello 
intermedio tra la sensazione originante e il concetto originato. 

1. La teoria degli stati relazionali

Per qualificare di una certa originalità la nostra ricerca, volgiamo ora lo sguardo 
alla storia delle religioni entro la quale, a nostro avviso, è possibile individuare tre 
livelli di mediazione, più o meno riuscita: li chiamiamo stati relazionali o rapporti tra 
rappresentabilità (da parte umana) e divinità. Non si tratta di una scansione sorretta 
da un principio progrediente, per il quale lo stato sueccessivo sarebbe migliore del 
precedente, quanto piuttosto della constatazione di tre situazioni di fatto dell’evento 
religioso. Tale distinzione è ad experimentum, cioè non avanza pretesa di definitività 
ma piuttosto di slancio ulteriore all’approfondimento nonché alla verifica della soli-
dità teorica. Il carattere sperimentale di questa incursione nella scienza delle religioni, 
relazionato a una Weltanschauung cristiana, pensiamo possa implementare anche la 
ricerca filosofico-teologica, e per tale ragione essa si inserisce come un ponte (solido?) 
tra le sponde del pensiero speculativo.

1.1. Lo stato della rappresentazione dominata

Il primo stato è quello che possiamo chiamare della rappresentazione dominata. 
Fondamentalmente lo si ritrova nelle protoreligioni, oggi velatamente persistenti ne-
gli animismi africani, asiatici e australiani, ossia in un clima fortemente magico come 
quello del teriotropismo e del geotropismo. Tali forme religiose, infatti, si configura-
no piuttosto come ricerche di una divinità, che non come depositarie di una qual-
che rivelazione superiore. Per limitarci al solo aspetto pittorico, a partire dai dipinti 
rupestri, l’idea di fondo è quella che nel dipingere la natura soggiogata dall’uomo 
(ad es. fuoco o animali selvatici) si passi dalla rappresentazione della dominazione 
all’attuazione della dominazione stessa9. Ma ci si può spingere anche oltre, stabilendo 

8	 Cfr. R. Garrigou-Lagrange, Il senso comune, la filosofia dell’essere e le formule dogmatiche, Roma 
2013, 39-80.

9	 Cfr. F. Pierini, Le religioni dell’antichità, in Id. (ed.), Guida alle religioni, Alba 19873, 20.



[ )EeuUs Yulchrificans

facilmente parallelo CO  - le parole-Labu che “verbalizzano” 1a forza divina!®, CO  —

le danze che Ssomat17zzano ı] ImOoviImentoa divinol1. Sul p1anO teologico dobbiamo
DErCLO affermare che l’uomo, DCL ı] fatto STESSO d IlcOoNOsSCere ı] divino nella Aatura
indomata (e dunque nella “{l forza dirompente), anela alla dominazione della mede-
S1ma (ergo all’appropriarsi delle Y{ 1 potenze); 1n QqUESTO C11S50O 61 DUO anche DENSAIC
una valenza antı-apotropaica, DCT Cul 61 intende Dpluttosto che allontanare l’indomito,
trasformarlo 1n che di dominato, che rtornı] favore di chi ha che fare. Dunque,
C100 che divino esta tale sinche 10  — Sara aSsOSSgETLALO all’uomo. Indubbiamente,4110141100 _) ponendoci 1n una prospettiva realmente cristiana, 10  — DOsSs1amMO 10  — percepire 1n
tale COM POrtamMENTO eserC1710 di LPOLC quale CONSCSUCNZA della ferita de] DECCALO
originalel2,

Lo della irrappresentabilita dominante
I} secondo DUO OSSCTEC Invece detto dell’z/zrappresentabilita dominante. [ fatto

C1 trovl1amao di fronte ribaltamento della prospettiva precedente, (IVC 1a STESSAa
divinita sottrarsı all’uıumana rappresentazlione C, sfuggendo SCINDIC, dominare. In
QqUESTO 11S5O DAaIc quası che ı] Supremo st1a dire 1a {{l irrnducibilita alla inaterla
alle A4LUTre che oli SO110 inferlorl, SCINDIC inadeguate da SE STESSE DCL istitulre Fap

CO  - lu1 abbastanza Intult1vo rivolgere ı] pensiero due mondi religiosi che,
nella loro radicale diversitä, IFTOVAanNnO s11] tema dell’immagine d contfronto
Interessante Ebraismo Islam 13 csebbene ı] confronto 10  — debba intendersi 1n
erm1inı di sovrapposizione semplice confusione ira le due STITUFLUrEe religiose.

Nell’Ehbraismo l’irrappresentabilitä d Dio vede ı] s { 1  ( IOCUS Drinceps nelle Dreci
Parole rivolte Mos «Non t1 fara]l idolo ne immagıne alcuna di quanto lassıı nel
cielo, ne d quanto quaggiu sulla (  A, ne di quanto nelle ({ 1a terra>»
(Es 20,4): 1n QqUESTO CAdsU, VOTO che ı] Dio d Israele 61 fa nella stor1a,

lu1 che 61 sceglie popolo, mal Viceversa: 110  - 61 esprime forse OS1 ı] profeta (J)sea
quando vatlicına: «19 I sem1InNero di OVO DCI nel C amero Non-amata,
Non-popolo-mio dirö “Popolo m10 d esli mM1 dirä “ DIO n107”>» (Os 2,25; r1preso
da Rm

QUESTLO C ASO [090$ L1°  - PENSALO COLILNC brecedente l’enuncilazione, brodotto del’enunciazione
STESSAa

11 51 CNTa, In qualche modo, A "Imprigionamento” della WDYXN, ET Mcorrere all’endiadi
platonica GOLA-GTL, Cfr. PLATONE, Cratilo, 400e

12 L Padıi della Chiesa S()I110O hressoche Uunanımı nel vedere la radice de] DECCATLO originale anzıtutto
MOTLO A orgoglio volto rovesclamento (impossibile) de] creatura-C , reatore. Cfr.

La DEYILA Sintelica. Teologta dogmatica cattolica, Siena ZUL/, 235
15 ULla brospettiva DIu allargata cfr. KIES, La SFOF1A COMDAYALA Aelle yreligtont Permeneultica, Milano

Z009, 152-154

455458

Deus pulchrificans

C
on

tr
ib

ut
i

facilmente un parallelo con le parole-tabù che “verbalizzano” la forza divina10, o con 
le danze sacre che somatizzano il movimento divino11. Sul piano teologico dobbiamo 
perciò affermare che l’uomo, per il fatto stesso di riconoscere il divino nella natura 
indomata (e dunque nella sua forza dirompente), anela alla dominazione della mede-
sima (ergo all’appropriarsi delle sue potenze); in questo senso si può anche pensare a 
una valenza anti-apotropaica, per cui si intende piuttosto che allontanare l’indomito, 
trasformarlo in un che di dominato, che ritorni a favore di chi ne ha che fare. Dunque, 
ciò che è divino resta tale sinché non sarà assoggettato all’uomo. Indubbiamente, 
ponendoci in una prospettiva realmente cristiana, non possiamo non percepire in 
tale comportamento un esercizio di ὕβϱις quale conseguenza della ferita del peccato 
originale12.

1.2. Lo stato della irrappresentabilità dominante

Il secondo stato può essere invece detto dell’irrappresentabilità dominante. Di fatto 
ci troviamo di fronte a un ribaltamento della prospettiva precedente, ove è la stessa 
divinità a sottrarsi all’umana rappresentazione e, sfuggendo sempre, a dominare. In 
questo senso pare quasi che il Supremo stia a dire la sua irriducibilità alla materia e 
alle nature che gli sono inferiori, sempre inadeguate da sé stesse per istituire un rap-
porto con lui. È abbastanza intuitivo rivolgere il pensiero a due mondi religiosi che, 
nella loro radicale diversità, trovano sul tema dell’immagine un punto di confronto 
interessante – Ebraismo e Islam13 – sebbene il confronto non debba intendersi in 
termini di sovrapposizione o semplice confusione tra le due strutture religiose.

 Nell’Ebraismo l’irrappresentabilità di Dio vede il suo locus princeps nelle Dieci 
Parole rivolte a Mosè: «Non ti farai idolo né immagine alcuna di quanto è lassù nel 
cielo, né di quanto è quaggiù sulla terra, né di quanto è nelle acque sotto la terra» 
(Es 20,4); ma in questo caso, se è vero che il Dio di Israele si fa presente nella storia, 
è lui che si sceglie un popolo, mai viceversa: non si esprime forse così il profeta Osea 
quando vaticina: «Io li seminerò di nuovo per me nel paese e amerò Non-amata, e a 
Non-popolo-mio dirò: “Popolo mio”, ed egli mi dirà: “Dio mio”» (Os 2,25; ripreso 
da Rm 9,25-26).

10	 In questo caso il logos non è pensato come precedente l’enunciazione, ma prodotto dell’enunciazione 
stessa.

11	 Si presenta, in qualche modo, un processo di “imprigionamento” della ψυχή, per ricorrere all’endiadi 
platonica σῶμα-σῆμᾰ. Cfr. Platone, Cratilo, 400c.

12	 I Padri della Chiesa sono pressoché unanimi nel vedere la radice del peccato originale anzitutto in un 
moto di orgoglio volto al rovesciamento (impossibile) del rapporto creatura-Creatore. Cfr. M. Ga-
gliardi, La verità è sintetica. Teologia dogmatica cattolica, Siena 2017, 233.

13	 In una prospettiva più allargata cfr. J. Ries, La storia comparata delle religioni e l’ermeneutica, Milano 
2009, 152-154.



arco Bracchn|

Altrettanto nell’Islam14 NOTLO ı] divieto, da differenti interpretazion1
dell’ Hadzıth 1n ripresa de]l sSucc1ltato O di Esodo, che una consequenzliale
irrappresentabilita di C10 che CTrTe4tiO da DIio STESSO, onde evitare di sconvolgere

(..reatore-creatura (s1 tratterebbe di una forma di ıdolatrıa).
Non CAdsU, es1to inevitabile, entrambe queste religioni riAutano 1a possibilitä di

nomlinare Dio ı] tetragramma ehbraico HWVWH viene incluso nel divieto d Es
20,/ («Non pronunceral Invano L1LLOIMNLC de] Signore, LTUO Dio, perche ı] Signore 10  —

lascia impunlto chi pronuncla ı] s {  ( L1LLOIMNLC invano>»), fatta salva l’eccezione DCT VOÖHL
kippur 152 a ı] 9107N0 dell’espiazione (O NO hakıppurim, S10rNO degli esplatori), C ontribut|
quando all’epoca della dell’Arca dell’ Alleanza venıva pronunclato SOIMLINCS-

SUaMeNtfe da de]l sacerdote nel Oodesh ha-QOodashim, Invece l’Islam, eb
ene parli tranquillamente di Allah, nel Dropri0 credo o1unge elencare, PNG
ranıcal>, Y nOom1 d Dio, cosicche ı] centesimo 61 dischiuda interpretaz1ion1 mistiche
S11 che, sostanzlalmente, CONVELSONO nella {{l impronunciabilita: lo DUOI CONOSCEIC

10  — esprimere, rappresentare. 61 allarga: 110  - rappresenta-
bile Dio DCI CCOCCCS5U, 1a creatura 10  — DUO esserlo DCI difettol16.

Lo della rappresentazione incarnata del Domimnante nel dominato
La VT tvoluzione 61 comple peroö CO  - ı] Oss1a quello della VAPDVE-

SCHLAZLONE INCAYNALA del Dominante nel dominato. L’originalitä, meglio l’unicita di
quest’ultima prospettiva 914 nel fatto STESSO che C5Sd, (G)1R{5 tale, 61 TsSCcCON-
trı solamente nel (risti1anes1mo. Non C€e  x altra religione, infatti, che aVvanzı 1a Pretesa
dell’incarnazione di DIio STESSO, Oss1a dell’assunzione ne] m nello Spazlo storla)
della CONCcretiaAa Aatura 1n (GreS (LrsSto da dell’unica DEISONA de]l Figlio
increato. S1 trattia di quel dato che susc1ıta refrattarieta persino ironla, (G)1R{5 SCI11-

plarmente r1portano rispettivamente (10vannı Att] degli Apostoli:
«Venne fra SUOL, SUOL 11O  S lo hanno accolto> (Gv 1,1 L)
«“[E]gli ha stabilito S10rN0 nel quale dovräa osiudicare mondoa COM o1ust1zla, PeCL al

OINO che egli ha designato, dandone tutt1i s1icura col msuscitarlo dal mort1”. Quando
sentl1rono parlare al fisurrezlione del mortl, alcun! lo deridevano, altrı dissero: “Tl sentitemo
queStO un altra volta”>» (At 17,5 1-32)

14 Cir. SHABOUT, Comprendere Pestetica {SLAMCA, In http://www.cultor.org/islam/A.html (consultato l
14/03/2020

15 Cir. (LOYAanO, VIUL, 150

Cfr. BOMBARDIERTL, La guestione Aelle LIMMAGINL nell’islam, In https://ecumenismo.chiesacatto-
lica.it/wp- content/uploads/sites/32/20 15/05/9/10-La: questlione- delle-immagini.pdf (consultato l
14/03/2020

459459

Marco Bracchi

C
ontributi

Altrettanto nell’Islam14 è noto il divieto, generato da differenti interpretazioni 
dell’H∙ adı̄th in ripresa del succitato passo di Esodo, che comporta una consequenziale 
irrappresentabilità di ciò che è creato da Dio stesso, onde evitare di sconvolgere il 
rapporto Creatore-creatura (si tratterebbe di una forma di idolatria).

Non a caso, esito inevitabile, entrambe queste religioni rifiutano la possibilità di 
nominare Dio: il tetragramma ebraico YHWH (יהוה) viene incluso nel divieto di Es 
20,7 («Non pronuncerai invano il nome del Signore, tuo Dio, perché il Signore non 
lascia impunito chi pronuncia il suo nome invano»), fatta salva l’eccezione per yom 
kippùr (יוֹם כִפּּוּר), il giorno dell’espiazione (o yom hakippurìm, giorno degli espiatori), 
quando all’epoca della presenza dell’Arca dell’Alleanza veniva pronunciato sommes-
samente da parte del sommo sacerdote nel Qodesh ha-Qodashim. Invece l’Islam, seb-
bene parli tranquillamente di Allāh, nel proprio credo giunge a elencare, su base co-
ranica15, 99 nomi di Dio, cosicché il centesimo si dischiuda a interpretazioni mistiche 
sufi che, sostanzialmente, convergono nella sua impronunciabilità: lo puoi conoscere 
ma non esprimere, ovvero rappresentare. Il precetto si allarga: se non è rappresenta-
bile Dio per eccesso, la creatura non può esserlo per difetto16.

1.3. Lo stato della rappresentazione incarnata del Dominante nel dominato

La vera rivoluzione si compie però con il terzo stato, ossia quello della rappre-
sentazione incarnata del Dominante nel dominato. L’originalità, o meglio l’unicità di 
quest’ultima prospettiva già traspare nel fatto stesso che essa, come tale, si riscon-
tri solamente nel Cristianesimo. Non c’è altra religione, infatti, che avanzi la pretesa 
dell’incarnazione di Dio stesso, ossia dell’assunzione nel tempo e nello spazio (storia) 
della concreta natura umana in Gesù Cristo da parte dell’unica persona del Figlio 
increato. Si tratta di quel dato che suscita refrattarietà o persino ironia, come esem-
plarmente riportano rispettivamente Giovanni e Atti degli Apostoli:

«Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto» (Gv 1,11).

«“[E]gli ha stabilito un giorno nel quale dovrà giudicare il mondo con giustizia, per mezzo di 
un uomo che egli ha designato, dandone a tutti prova sicura col risuscitarlo dai morti”. Quando 
sentirono parlare di risurrezione dei morti, alcuni lo deridevano, altri dissero: “Ti sentiremo su 
questo un’altra volta”» (At 17,31-32).

14	 Cfr. N. Shabout, Comprendere l’estetica islamica, in http://www.cultor.org/islam/A.html (consultato il 
14/03/2020).

15	 Cfr. Corano, VII, 180.
16	 Cfr. M. Bombardieri, La questione delle immagini nell’islam, in https://ecumenismo.chiesacatto-

lica.it/wp-content/uploads/sites/32/2015/05/19/10-La-questione-delle-immagini.pdf (consultato il 
14/03/2020).



[ )EeuUs Yulchrificans

infatt] tale riAuto di rappresentazione costitulsce aspetto problematico 1n -
erno pers1ino (ristianes1imao STESSO Ne da lato ı] mondo cattolico ortodosso
insiste, SOPFrattiutto 1n ambito liturgico paraliturgico, sull’essenzialita persino sulla
sacramentalita dell’immagine!7, dall’altra KW viene ricusata dall’universo SNOSt1CO,
iconoclasta protestante, perlomeno di mmatrıce calvinista. La OSITA prospettiva,
(G)1R{5 risulterä evidente, prenderä le partı de] DrIm.

La STETUFuUra kenotica de]l (.rstianesimo quella dell’Emmanuel, di Dio-con-noal;
1a Rivelazione di (Je8 (rsSto 10  — propriamente quella di «totalmente Altro>»4110141100 _) (ganz Andere), DCI STATE una terminologia ara Römerbrief di ar] Barth
1968)18, della (rap)bresentazione definitiva dı Dzo aglı HOMUMNL, plena realizzazione
della presentazlione divina di Es 53,14 10  — DIU 1a vVislione delle di YHWH (Es
33,23), ı] volto de] Crocifisso Risorto. La rappresentabilitä di Dio, SOprattutto
nella “{l (.arne aSSUunNta, diventa dovere de] crst1ano. Non hanno DOTULO DErC1O
tarcare le rappresentaztonı nella ( yistzanıtd dapprima simboliche (es ı] Da
store), DO1 orafiche (es l’zchthys ), alle quali fanno SegultO quelle reliquiarie
(es Sindone, Madylion) devozionali-rivelative (es velo della Veronica).

Sarebbe tuttavıa erTatÖo lasciare che ı] caratter1st1co AULCOCCSSO estet1c0 Dio de] (r
st1anes1maOo 61 OM isolato dall’anelito 11O alla bellezz7za (Dulchrum) 1n
quanto tale, 914 DOrtato riflessione dalla Alosofia oreco-antica. Protondo IMOt1VvoO
DCT ı] quale 1a religione (O meglio la fede) di (GreS (LrsSto 10  — ha mal mnunclato allo
scambio OSMOtCO CO  - 1a Alosofia 1a metafisica classica, 1a ferma cCONVINZIONE che
DIio 10  — solo AUTLOTE della orazla, prima ALICOTLA CONOSCIUtTO (G)1R{5 AUTLOTE della
atLura 111 pens1 di ONOTLATC ı] (‚.reatore Redentore colu] che disprezza 1a AaLura
da Lu1 plasmata Sqalvata»l9 Ne di COMNSCSUCHNZA che L’zcomoclastia VILL-IX seC.)
debba OSSCTEC considerata (G)1R{5 una eres1a cristiana?9: 10  — di QqUESTO che C1 st14-

occupando2!. Piuttosto lasc1amo Spazlo ultimo abbocco circa ı] tra
COHNOSCEHZA PSFeHCd dai sens] al bulchrum 1n sec CONOSCCEHZA aletica (dal FazZ10C1N10

1n se)

17 Cir. MARTIMORT, ( AIeSsd IM brechterd. Introduzione alla Liturgid, Roma- Parıs- Lournal-New
'ork 1963, 22, 1L82, 157

«DPerc10 la S{I1A DOtLeNZAa L1°  - ne ULla forza naturale ne ULla forza dell’anima, ne alcuna delle DIU alte
altissime forze che no1 CONOSCLAMO che DOLTeEMMO eventualmente COLLOSCEIEC, ne la SUPTECINA A CSSC,
ne la loro fonte, la CY1S1 A le forze, l totalmente Altro, cCOoMMIsSUrate quale 6SC S()I10O qualche
CSa nulla, nulla qualche CUOSa, l loro DrImo MOTLOTE la loro ultima quliete, l’origine che le
annulla, l fine che le fonda», BARTH, L’Epistola at KOMant, Milano ZU02,

1YN, Metafıstca Aella PartectDazione ed analogta CHLLS, Verona ZU009, 51

Cir. UGIE, Iconoclastia, In Enciclopedta Cattolica, vol VL, (..lttä de] atlcano 195L1,
71 Per l LEMAa, cfr. BERNARDI, coloarı di Dio L timmagine (YISTIANA fra vicnte Öccidente, Milano 2007

460460

Deus pulchrificans

C
on

tr
ib

ut
i

E infatti tale rifiuto di rappresentazione costituisce un aspetto problematico in-
terno persino al Cristianesimo stesso. Se da un lato il mondo cattolico e ortodosso 
insiste, soprattutto in ambito liturgico o paraliturgico, sull’essenzialità e persino sulla 
sacramentalità dell’immagine17, dall’altra essa viene ricusata dall’universo gnostico, 
iconoclasta e protestante, perlomeno di matrice calvinista. La nostra prospettiva, 
come risulterà evidente, prenderà le parti dei primi.

La struttura kenotica del Cristianesimo è quella dell’Emmanuel, di Dio-con-noi; 
la Rivelazione di Gesù Cristo non è propriamente quella di un «totalmente Altro» 
(ganz Andere), per stare a una terminologia cara al Römerbrief di Karl Barth (1886-
1968)18, ma della (rap)presentazione definitiva di Dio agli uomini, piena realizzazione 
della presentazione divina di Es 3,14: non più la visione delle terga di YHWH (Es 
33,23), ma il volto del Crocifisso Risorto. La rappresentabilità di Dio, soprattutto 
nella sua Carne assunta, diventa un dovere del cristiano. Non hanno potuto perciò 
tardare le rappresentazioni nella Cristianità nascente: dapprima simboliche (es. il pa-
store), poi grafiche (es. l’ichthýs - ΙΧΘΥΣ), alle quali fanno seguito quelle reliquiarie 
(es. Sindone, Madylion) e devozionali-rivelative (es. velo della Veronica).

Sarebbe tuttavia errato lasciare che il caratteristico accesso estetico a Dio del Cri-
stianesimo si proponga come isolato dall’anelito umano alla bellezza (pulchrum) in 
quanto tale, già portato a riflessione dalla filosofia greco-antica. Profondo motivo 
per il quale la religione (o meglio la fede) di Gesù Cristo non ha mai rinunciato allo 
scambio osmotico con la filosofia e la metafisica classica, è la ferma convinzione che 
Dio non solo è autore della grazia, ma prima ancora è conosciuto come autore della 
natura: «non pensi di onorare il Creatore e Redentore colui che disprezza la natura 
da Lui plasmata e salvata»19. Ne va di conseguenza che l’iconoclastia (VIII-IX sec.) 
debba essere considerata come una eresia cristiana20; ma non è di questo che ci stia-
mo occupando21. Piuttosto lasciamo spazio a un ultimo abbocco circa il rapporto tra 
conoscenza estetica (dai sensi al pulchrum in sé) e conoscenza aletica (dal raziocinio al 
verum in sé).

17	 Cfr. A. G. Martimort, La Chiesa in preghiera. Introduzione alla Liturgia, Roma-Paris-Tournai-New 
York 1963, 22, 182, 187.

18	 «Perciò la sua potenza non è né una forza naturale né una forza dell’anima, né alcuna delle più alte o 
altissime forze che noi conosciamo o che potremmo eventualmente conoscere, né la suprema di esse, 
né la loro fonte, ma la crisi di tutte le forze, il totalmente Altro, commisurate al quale esse sono qualche 
cosa e nulla, nulla e qualche cosa, il loro primo motore e la loro ultima quiete, l’origine che tutte le 
annulla, il fine che tutte le fonda», K. Barth, L’Epistola ai Romani, Milano 2002, 12.

19	 T. Tyn, Metafisica della sostanza. Partecipazione ed analogia entis, Verona 2009, 31.
20	 Cfr. M. Jugie, Iconoclastia, in Enciclopedia Cattolica, vol. VI, Città del Vaticano 1951, 1541-1546.
21	 Per il tema, cfr. P. Bernardi, I colori di Dio. L’immagine cristiana fra Oriente e Occidente, Milano 2007.



arco Bracchn|

DPulchrum: trascendentale dimenticato?
Nel] complere quest’ultimo O della OSITA riflessione, C1 viene indubbiamente

1n aluto 1a dottrina medievale de]l Hrascendentalz (diversi mO0dz essendi)22: ess] SOL10

proprietäa 'OSs1 universali, ne] 11S5O che STANNO di 1a d Ogn1 ENEIC, da OSSCTC

CONDeErkItE CO  — V’ente STESSO, poiche V’ente che DCI DPI1MO vliene da tutt1
CONOSCIUtTO che Ogn1 realta (anche quelle 10  — es1istent] di fuor!] del
1a CnNtE, ent] di ragione)23, trascendentali SOL10 tali poiche estes] quanto l’ente,
sebbene 110  - abbiano 1a STESSAa Connotazlone: dunque, 61 distinguono da 5 () 10  — C ontribut|
realmente concettualmente. La molteplicitä di applicazione COMPOTFTa, s10Ccofor-
Z una gradualıta di de]l trascendentali nel divers]1 ent], fatto che C1 S12
una sradualitä richiede che C1 S12 entfe che S12 origine (analogatum DYINCEDS) de]l
trascendentalji stess124, 1n modo tale che 07 ragionevolmente istitulrs1ı ı]
analogico suddetto: tale Essere C100 che chiam1amo Dio2> [ COMNSCSUCNZA ogn1 tro
entfe che 10  — S12 DIio bartecıpa di C100 che DIio propriamente (fondamento biblico:
Es 53,14 (3V 14,6-7

L/’elenco de] trascendentali varlazlon1] nella stor1a de] penstiero, STa
Zzi1e alla significativa influenza de] OomM1Ismao 61 ALLEeSTAa sostanzlialmente OM SUC
ATLUÜHR , Ü  y bonum, alıquid, vyps26

Ome 61 vede ı] tlfermento al bello, st1igmatizzato dal Alosofo Etienne
Gilson (1884-1978) (G)1R{5 ı] “trascendentale dimenticato”27, obliato pers1ino s {  (

MAeSTTrO TOommdaso d’Aquino (1224/25-1274) Ma für COS1” Forse I (G)1R{5 SCTI1-

A} Cir. MONDIN, La metaftstca di TOmMAaso d’Agutno 1 S4401 interpreit, 441-44 /
23 «(Jueste broprietäa, che nomin1AmM0 SPCSSO COINEC frascendentali, [BL01B) hanno ne ne realtä L1°  -

ftunzione delVl’essere, quale le PONEC bonendo medesimo», (JILSON, H FOMIISIMO. Introduzione
allo StUdIiO di LYZAZ TOmMAaso d’Aqutno, Milano ZU05, 155 Cir. KEMPLE, Ens Pa maun COoeniium IM
Thomas AÄqutinas and Fhe Tradition. The Philosophy of Being Farst KnOown, Leiden-Boston 2017

24 Cir. („ARRIGOU-LAGRANGE, Dieu. Son PXISTCHCE EF HNAaLiMufre. Solution Hhomiste des ANTINOMIES O3-
1GUES, vol 1L, Parıs 195011 528-568: 1YN, Metafıstca Aella PartectDazione ed analogia CHLIS,
581-585

25 Per ESSCIC DIU esattl, DIo CHS, COINEC afferma la speculazione de] 4etano 1469 1534 «NIC
Dettas mul Ee$L CHX et formaliter CHX (‚os1 la Deltäa al ente tormalmente superlore
alV’ente. Cfr. („AETANO, In Iam’ 59, L, A  Yes diyvina DVLOF Ee$L CHTE EF OMNIDUS differentits CIMS: Ee$L
CL C115 EF ULUIEL, etc  7 “1a realtä divina antecedente l’ente le SC differenze:

infattı $uUDENLOFE alPente SUDENOFE all’uno, ECC. », („ARRIGOU-LAGRANGE, H del IS TEeYO j}
CHLAYOSCHYO intellettuale Naturd soprannaturale, Verona ZU19, L27, OTLa M4

Cir. MONDIN, La metaftstca dr TOmMAaso d’Aqgutno O1 interpreit, 44 /-454 L’elenco complessivo
dei trascendentali, S14 PUuIe dibattito Lra oli studios! Ul diverso PECSO Aa accordare C1ASCUNO
A ess]1, contermato anche Transcendantaux, MARGELIDON FLOUCAT, Dictonnatre de Dhiloso-
DhiE EF de theEologte thomistes, 5352-555

27 Cir. MONA/CHESE‚ TOmMMAaSsO d’Aqgutno Ia hellezza, KRoma 2016, 152-154 L Autrice fa rferimento
harticolare („ILSON, Elementi di fılosofid, Bresc1la 1960, 226-238

461461

Marco Bracchi

C
ontributi

2. Pulchrum: trascendentale dimenticato?

Nel compiere quest’ultimo passo della nostra riflessione, ci viene indubbiamente 
in aiuto la dottrina medievale dei trascendentali (diversi modi essendi)22: essi sono 
proprietà così universali, nel senso che stanno al di là di ogni genere, da poter essere 
convertite con l’ente stesso, poiché l’ente è il concetto che per primo viene da tutti 
conosciuto e che accomuna ogni realtà (anche quelle non esistenti al di fuori del-
la mente, o enti di ragione)23. I trascendentali sono tali poiché estesi quanto l’ente, 
sebbene non abbiano la stessa connotazione; dunque, si distinguono da esso non 
realmente ma concettualmente. La molteplicità di applicazione comporta, giocofor-
za, una gradualità di presenza dei trascendentali nei diversi enti, e il fatto che ci sia 
una gradualità richiede che ci sia un ente che sia origine (analogatum princeps) dei 
trascendentali stessi24, in modo tale che possa ragionevolmente istituirsi il rapporto 
analogico suddetto: tale Essere è ciò che chiamiamo Dio25. Di conseguenza ogni altro 
ente che non sia Dio partecipa di ciò che Dio propriamente è (fondamento biblico: 
Es 3,14; Gv 14,6-7).

L’elenco dei trascendentali presenta variazioni nella storia del pensiero, ma – gra-
zie alla significativa influenza del tomismo – si attesta sostanzialmente come segue: 
unum, verum, bonum, aliquid, res26.

Come si vede manca il rifermento al bello, stigmatizzato dal filosofo Étienne 
Gilson (1884-1978) come il “trascendentale dimenticato”27, obliato persino dal suo 
maestro Tommaso d’Aquino (1224/25-1274). Ma fu così? Forse no, se – come scri-

22	 Cfr. Mondin, La metafisica di S. Tommaso d’Aquino e i suoi interpreti, 441-447.
23	 «Queste proprietà, che nominiamo spesso come i trascendentali, non hanno né senso né realtà se non in 

funzione dell’essere, il quale le pone tutte ponendo se medesimo», É. Gilson, Il tomismo. Introduzione 
allo studio di san Tommaso d’Aquino, Milano 2005, 155. Cfr. B. Kemple, Ens Primum Cognitum in 
Thomas Aquinas and the Tradition. The Philosophy of Being as First Known, Leiden-Boston 2017.

24	 Cfr. R. Garrigou-Lagrange, Dieu. Son existence et sa nature. Solution thomiste des antinomies agnos-
tiques, vol. II, Paris 195011, 528-568; Tyn, Metafisica della sostanza. Partecipazione ed analogia entis, 
581-583.

25	 Per essere ancor più esatti, Dio è super ens, come afferma la speculazione del Gaetano (1469-1534): «Sic 
Deitas simul est ens et formaliter super ens – Così la Deità è al contempo ente e formalmente superiore 
all’ente. Cfr. Gaetano, In Iam, q. 39, a. 1, n. 7: “res divina prior est ente et omnibus differentiis eius: est 
enim super ens et super unum, etc.” – “la realtà divina è antecedente l’ente e tutte le sue differenze: 
è infatti superiore all’ente e superiore all’uno, ecc.”», R. Garrigou-Lagrange, Il senso del mistero e il 
chiaroscuro intellettuale. Natura e soprannaturale, Verona 2019, 157, nota 204.

26	 Cfr. Mondin, La metafisica di S. Tommaso d’Aquino e i suoi interpreti, 447-454. L’elenco complessivo 
dei trascendentali, sia pure soggetto a dibattito tra gli studiosi sul diverso peso da accordare a ciascuno 
di essi, è confermato anche in Transcendantaux, in Margelidon – Floucat, Dictionnaire de philoso-
phie et de théologie thomistes, 532-533.

27	 Cfr. A. Monachese, Tommaso d’Aquino e la bellezza, Roma 2016, 182-184. L’Autrice fa riferimento in 
particolare a É. Gilson, Elementi di filosofia, Brescia 1960, 226-238.



[ )EeuUs Yulchrificans

Battista Mondin (1926-2015) DU mancando nel s { 1  ( elenco28, Tommaso
Occasionalmente parla anche de]l Dulchrum, lo considera indubbiamente (G)1R{5

trascendentale»29
Avviandoci alla chiusura della OSIra riflessione (aperta) C1 sofferm1amo s11] DCN

Sslero de] 4estro domenicano quanto C1 offre Cclrca 1a bellezza 1n
Di029 ritenendo che S1aNO parole che schiudono una Inattesa riflessione. rife-
tmento pensiero tommaslano Ve SOpPrattutto s11] s {  ( COMMeEeNTO De divinıs
Ominiıbus dello Pseudo-Dionigi Areopagita®l, Iluminante 1a vadıce ontologica4110141100 _) MMISTICH della bellezz7za che Tommaso ripone 1n Di052, da portarlo rtlcorrere al
neologismo Dulchrificae: «1SEde Hradıitiones SUHT Dulchrificae, idest facıentes Dulchritudt-
HE: 1 vebhus le { 1E ' di 10 elargizion!i SO110 pulerifiche, Oss1a donano la bellezz7z4
alle COse»>5 (1 che Dio ha CTe4LtLO 10  — DUO che OSSCTEC bellezza! Non O11: forse COosl,
nel PI1Imo capitolo della Genes]1, l’aggettivo ehbraico 17 04W0) che mantliene 1a
{{l r1cca ambiguitä semantıca tra huOnO hello? S1 tratta di una cCONVINCcente comple-
mentarıta quanto declama ı] Santo Serafico, Francesco d’Assisi (1181/82-1226), nel
s { 1  ( ( AnticO delle Greature, nel quale l’aggettivo DIU Insistente es  tTe «bello>»*4,

quale 11 Tommaso riecheggla: «hDulchra MIM dicuntur GUAC 180 placent belle
infatti SOL10 dette quelle USC che viste destano placere». Tutto C100 che bello desta
nell’uomo qualche forma di ammirazlone, ı] bello implica una forma d velad-
7IONE dı COMVENLENZA SINFON1LA>S ira C100 che bello (hellezza 09 gettiVd) intelletto
che bercepisce ı] bello (hellezza soggettivd).

Sebbene vealmente ı] bello coincida CO  - ı] VOTO ı] ene (di fatto solo 1n Dio

51 riferisce |OMMASO D’ÄQUINO, De verttate, L, L,
MONDIN, La metaftstca di TOmMAaso d’Aqguino 1 5401 interpreit, Che ALl lTommaso trattı de facto,
anche L1°  - de IUFE, l dulchrum COINEC trascendentale C1 PDaIec risulti anche Aa] quadro dell’estetica LOM -
maslana tacclato un opera datata COINEC [DIS WULF, SIO71A Aella Aılosofid medievale, vol 1L, Firenze
1945, 163 Sulla controvers1a sollevata Aalla questione, cftr. ARA, Bellezza ronoscihilita di D7IO IM
TOmMAaso d’Aqutno. Ricerche ea &ı  O, In Vivens Homo 23 2012) 295-524

Su. bensiero estet1co A s ALl lommaso, oltre al O14 c1tato della Monachese, rimandiamo '‘11-

/.AMBRUNO, hellezza Che salya. titolo DIU generale: Beau (pulchrum), In M ARGELIDON FLOU-
GAT, Dicttonnaire de philosophte EF de thEologte thomistes, 4 /-45 Cfr. MONDIN, Bellezza/Bello, 1D.,
DIZIONAFLO enctclopedico del DENSLEFO di San TOmMMAaso d’Aqutno, 96-98

51 Cir. PERA, Diontigt j} /MLSLICO, lorino 2009
52 Cir. SORGE, Nominare j} bulchrum. Darltire da TOmMMAaso d’Aqutno, In SORGE PALUMBO, Er0Ss

Pulchritudo Ira ANLICO MOderno, Napoli ZU12, 11>-151
55 |OMMASO D’ÄQUINO, In WE Nomintibus, LV, ect
54 «ELt eIlu hellu radiante CL} ogrande splendore le stelle, In celu 13  al formate clarite el bretiose el

helle el ello hello el iocundo el robustoso el forte», FRANCESCOG D AÄSSISL (L AntIcO Aelle (reature,

5 |OMMASO D’ÄQUINO, Summa Theologtae, 1, D, A ad
Cir. MONDIN, La metaftstca di TOmMAaso d’Aqutno 1 S4401 interbreit, 495

462462

Deus pulchrificans

C
on

tr
ib

ut
i

ve Battista Mondin (1926-2015) – «pur mancando nel suo elenco28, S. Tommaso 
occasionalmente parla anche del pulchrum, e lo considera indubbiamente come un 
trascendentale»29.

Avviandoci alla chiusura della nostra riflessione (aperta) ci soffermiamo sul pen-
siero del Maestro domenicano e su quanto ci offre circa la bellezza in rapporto a 
Dio30, ritenendo che siano parole che schiudono a una inattesa riflessione. Il rife-
rimento al pensiero tommasiano verte soprattutto sul suo commento al De divinis 
nominibus dello Pseudo-Dionigi Areopagita31. Illuminante è la radice ontologica e 
mistica della bellezza che Tommaso ripone in Dio32, tanto da portarlo a ricorrere al 
neologismo pulchrificae: «istae traditiones sunt pulchrificae, idest facientes pulchritudi-
nem in rebus – le sue [di Dio] elargizioni sono pulcrifiche, ossia donano la bellezza 
alle cose»33. Ciò che Dio ha creato non può che essere bellezza! Non suona forse così, 
nel primo capitolo della Genesi, l’aggettivo ebraico טוֹב (towb) che mantiene tutta la 
sua ricca ambiguità semantica tra buono e bello? Si tratta di una convincente comple-
mentarità a quanto declama il Santo Serafico, Francesco d’Assisi (1181/82-1226), nel 
suo Cantico delle Creature, nel quale l’aggettivo più insistente è esattamente «bello»34, 
e al quale san Tommaso riecheggia: «pulchra enim dicuntur quae visa placent – belle 
infatti sono dette quelle cose che viste destano piacere»35. Tutto ciò che è bello desta 
nell’uomo qualche forma di ammirazione, pertanto il bello implica una forma di rela-
zione di convenienza o sintonia36 tra ciò che è bello (bellezza oggettiva) e un intelletto 
che percepisce il bello (bellezza soggettiva).

Sebbene realmente il bello coincida con il vero e il bene (di fatto solo in Dio 

28	 Si riferisce a Tommaso d’Aquino, De veritate, q. 1, a. 1, co.
29	 Mondin, La metafisica di S. Tommaso d’Aquino e i suoi interpreti, 451. Che san Tommaso tratti de facto, 

anche se non de iure, il pulchrum come trascendentale ci pare risulti anche dal quadro dell’estetica tom-
masiana tacciato in un’opera datata come M. De Wulf, Storia della filosofia medievale, vol. II, Firenze 
1945, 163. Sulla controversia sollevata dalla questione, cfr. A. Ara, Bellezza e conoscibilità di Dio in 
Tommaso d’Aquino. Ricerche su un tema controverso, in Vivens Homo 23 (2012) 295-324.

30	 Sul pensiero estetico di san Tommaso, oltre al già citato testo della Monachese, rimandiamo nuovamen-
te a Zambruno, La bellezza che salva. A titolo più generale: Beau (pulchrum), in Margelidon – Flou-
cat, Dictionnaire de philosophie et de théologie thomistes, 47-48. Cfr. B. Mondin, Bellezza/Bello, in Id., 
Dizionario enciclopedico del pensiero di San Tommaso d’Aquino, 96-98.

31	 Cfr. C. Pera, Dionigi il mistico, Torino 2009.
32	 Cfr. V. Sorge, Nominare il pulchrum. A partire da Tommaso d’Aquino, in V. Sorge – L. Palumbo, Eros 

e Pulchritudo. Tra antico e moderno, Napoli 2012, 115-131.
33	 Tommaso d’Aquino, In Divinis Nominibus, IV, lect. 5.
34	 «Et ellu è bellu e radiante cum grande splendore […] le stelle, in celu l’ài formate clarite et pretiose et 

belle. […] et ello è bello et iocundo et robustoso et forte», Francesco d’Assisi, Cantico delle Creature, 
8 ss.

35	 Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I, q. 5, a. 4, ad 1.
36	 Cfr. Mondin, La metafisica di S. Tommaso d’Aquino e i suoi interpreti, 498.



arco Bracchn|

QqUESTO avvlene nella {{l plenezza, Oss1a nell’eminentia Deitatis?)), da ess]1 61 distingue
concettualmente (ralione): 10  — coincide CO  — ı] VOTO dov  x OSSgETLLO di apprensione,
COgNIzIONE, persino intuizlone, 1n quanto bello primarıamente OSSETLLO di sodi-
ENTO (fruiti0), placere ammirazlone: parımentI, 110  - coincide CO  — ı] ene nel quale
soggettivamente CONTA ı] SCS50, quando Invece nel bello y () viene escluders}?8.
Stimolante conclusione: ı] bello Interessa allora trasversalmente S12 l’intelletto, S12 1a
volonta sebbene Tommaso 110  - parli propriamente di una distinta “facolta estet]1-
C3.”) L’Aquinate, (G)1R{5 SCINDIC, distingue 1a realta 1n ragione de] OSITO modo frasta- C ontribut|oliato di CONOSCEIC, YICONOSCE PPaindta dell’essenza Conoscluta, QquUESTO vale anche
DCI ı] bello, cost1tulto da IYE plementi compresent! nella bellezza reale: 1) integrita
(integritas herfectio), 2) proporzlone debita broportio CONSONANLIA) 3) splendore
(clarttas); ess] SOL10 present! 1n un essenza DCI C100 che quell’essenza (ad
110  - 61 DUO dire che C1 S12 una 1n una pletra KW 110  - 61 rallegra, siacche
110  - 1a {{l natura). Ma vediamo rapidamente 1n che (8KY2] CONsSIStONO quest1
caratterl1 costituent1 ı] Dulchrum.

1) L’zntegritd herfezione l’assenza di incompletezza, siacche quest’ultima
un C& deformita. (Lonseguentemente ı] bello richilede u12  ® specifico ran

di osrandezza, S12 KW dimensiyna (emergendo rispetto alla media della specle
di appartenenza) S12 INFENSIDA (levatura spirituale volta persegulmento della DECL
fezione): tali srandezze IFTOVAanO 1a dovuta armon14 nel secondo elemento cost1itut1vo
de]l bulchrum. 2) La DroDOorzione dovuta AYPON1A l’accordo conforme alle partı che
COM DONSONO un essenza COMPOSTA, DCI Cul 61 DUO anche parlare di varleta, purche 61
tratt1ı di che di ordinato (proprio (G)183{° risulta nel ACCONLO genes14C0 della TC14-

z10Ne, (1en 1  ); 11110 C€e  x COmpoOs1zlonNe, DIU semplice l’armonia (dunque ditficile
da perdere). 3) Infine, lo splendore chiarezza lo StupOore che dal bello, Oss1a
ı] s { 1  ( elemento formale che lo rende conoscibile C, quindi, fruibile.

57 La Delta, infattl, < Questa CHNENZA inaccessihile ella quale 1 identificano, distruggersi, le perte-
Z1011 stimplicıter stimplices naturalmente bartecipabili», („ARRIGOU-LAGRANGE, H del /MLSTEFO, 157
Ancora «Ja Deltäa superlore all’essere, alla vita, all’intelligenza le herfezioni naturalmente
bartecipabili eonoscIıbhili che la Deltäa contlene ella S{I1A emminen za formaliter CmmNneENtTeEr Dettas IC
E$LE CHX EF ÜFLLHRE , C3S3E, VLVEFE, intelligere», 1D., La SINTESL FOMLLSTICA, Verona ZU15, 5319-520

«[Plulchrum Ee$L idem DOnoO, sola YAaltone differens. (CL BOonum 678 guod OPMNIA' de YALIONE
OM1 Ee$L guod IM qutetetur appetttus, sed ad YALlLON e dulchr Dertinet guod IM C1I4S ASDECEHU SE COSNLLELO-

qutetetur appetttus. nde EF I1 SECHN DYaEeCLIDUE VESDICLUNLG Dulchrum, gul VHEAXIHFE COSNOSCHLUL SUHLT,
scilicet DIS245 EF AUdituSs Yaltont deservientes, ALICUMUS CL Dulchra nisthilia EF Dulchros I IC

guod pulchrum addit Donum, guendam Ordinem adII COGSNOSCHLVAM, 1td guod BOonum Aicatury
d guod stmpliciter complacet appetitut; dulchrum ALCaturY d CHIMS 1DSd abbrehensto blacet. bello
1 identifica ol bene, salvo ULla semplice differenza A ragl1one, Infatti mentftre l ene A  C10O che tuttı
oli essef!1 bramano”, implica l’acquietarsi In 6 5() dell’appetito; l bello implica Invece l’acquietarsi
dell’appetito alla ola TESCNZIA, OLLOSCCI1IZA Difatti riguardano l bello quel sens1i che S()I110O Magg10r-

CONOSCIVI, C10€ la vista l’udito SEeIV1IZIO della raglone: cOos1 barliamo A COSC belle vedersi,
udcirsi. DerC1Ö evidente che l bello SO1UNGE al ene ULla relazione C ()I11 la acoltä CONOSCIELVA:

cosicche 1 cohliama ene quello che gradevole all’appetito; bello Invece C100 che gradevole PEI la S{I1A
STESSA COLLOSCECL1ZA, | OMMASO D’ÄQUINO, Summa Theologtae, 1-11, Al, L, ad

463463

Marco Bracchi

C
ontributi

questo avviene nella sua pienezza, ossia nell’eminentia Deitatis37), da essi si distingue 
concettualmente (ratione): non coincide con il vero dov’è oggetto di apprensione, 
cognizione, persino intuizione, in quanto il bello è primariamente oggetto di godi-
mento (fruitio), piacere e ammirazione; parimenti, non coincide con il bene nel quale 
soggettivamente conta il possesso, quando invece nel bello esso viene a escludersi38. 
Stimolante conclusione: il bello interessa allora trasversalmente sia l’intelletto, sia la 
volontà (sebbene Tommaso non parli propriamente di una distinta “facoltà esteti-
ca”). L’Aquinate, come sempre, distingue la realtà in ragione del nostro modo frasta-
gliato di conoscere, ma riconosce l’unità dell’essenza conosciuta, e questo vale anche 
per il bello, costituito da tre elementi compresenti nella bellezza reale: 1) integrità 
(integritas o perfectio), 2) proporzione (debita proportio o consonantia) e 3) splendore 
(claritas); essi sono presenti in un’essenza per ciò che concerne a quell’essenza (ad es. 
non si può dire che ci sia una mancanza in una pietra se essa non si rallegra, giacché 
non concerne la sua natura). Ma vediamo rapidamente in che cosa consistono questi 
caratteri costituenti il pulchrum.

1) L’integrità o perfezione è l’assenza di incompletezza, giacché quest’ultima 
comporta una certa deformità. Conseguentemente il bello richiede uno specifico rap-
porto di grandezza, sia essa dimensiva (emergendo rispetto alla media della specie 
di appartenenza) sia intensiva (levatura spirituale volta al perseguimento della per-
fezione); tali grandezze trovano la dovuta armonia nel secondo elemento costitutivo 
del pulchrum. 2) La proporzione dovuta o armonia è l’accordo conforme alle parti che 
compongono un’essenza composta, per cui si può anche parlare di varietà, purché si 
tratti di un che di ordinato (proprio come risulta nel racconto genesiaco della crea-
zione, Gen 1-2); meno c’è composizione, più è semplice l’armonia (dunque difficile 
da perdere). 3) Infine, lo splendore o chiarezza è lo stupore che emana dal bello, ossia 
il suo elemento formale che lo rende conoscibile e, quindi, fruibile.

37	 La Deità, infatti, «è questa eminenza inaccessibile nella quale si identificano, senza distruggersi, le perfe-
zioni simpliciter simplices naturalmente partecipabili», Garrigou-Lagrange, Il senso del mistero, 157. 
Ancora: «la Deità è superiore all’essere, alla vita, all’intelligenza e a tutte le perfezioni naturalmente 
partecipabili e conoscibili che la Deità contiene nella sua eminenza formaliter et eminenter. Deitas ut sic 
est super ens et unum, super esse, vivere, intelligere», Id., La sintesi tomistica, Verona 2015, 319-320.

38	 «[P]ulchrum est idem bono, sola ratione differens. Cum enim bonum sit quod omnia appetunt, de ratione 
boni est quod in eo quietetur appetitus, sed ad rationem pulchri pertinet quod in eius aspectu seu cognitio-
ne quietetur appetitus. Unde et illi sensus praecipue respiciunt pulchrum, qui maxime cognoscitivi sunt, 
scilicet visus et auditus rationi deservientes, dicimus enim pulchra visibilia et pulchros sonos. […] Et sic 
patet quod pulchrum addit supra bonum, quendam ordinem ad vim cognoscitivam, ita quod bonum dicatur 
id quod simpliciter complacet appetitui; pulchrum autem dicatur id cuius ipsa apprehensio placet. – Il bello 
si identifica col bene, salvo una semplice differenza di ragione. Infatti mentre il bene è “ciò che tutti 
gli esseri bramano”, e implica l’acquietarsi in esso dell’appetito; il bello implica invece l’acquietarsi 
dell’appetito alla sola presenza, o conoscenza. Difatti riguardano il bello quei sensi che sono maggior-
mente conoscitivi, cioè la vista e l’udito a servizio della ragione: e così parliamo di cose belle a vedersi, 
o a udirsi. […] E perciò evidente che il bello aggiunge al bene una relazione con la facoltà conoscitiva: 
cosicché si chiama bene quello che è gradevole all’appetito; bello invece ciò che è gradevole per la sua 
stessa conoscenza», Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 27, a. 1, ad 3.



[ )EeuUs Yulchrificans

Tommaso molto “concreto” nella y{l riflessione, ribadendo COSTANTLEMENTE che
1a bellezz7za esiste S12 (G)1R{5 hellezza fISICH (ossla materiale), S12 (G)1R{5 hellezza spirituale
(ossla ormale): «Undebroportionaliter DA IM Cdeterıs accıptendum, quod unuMgquOodque
dicitur Dulchrum, secundum quod habet claryiıtatem W JENEVIS mel spiritualem mel (F -

horalem pf secundum quod DA IM debita broportione CONSITILLULTUH Perc1o la bellezza
61 predica analogicamente \ secondo proporzione], infatt] Ogn1 (8NY2] 61 dice bella 1n
quanto possiede Proprio splendore spirituale OICO, ed costitulta secondo
1a proporzlione dovuta»294110141100 _)

Conclusione

Un rtorno alla riflessione sulla bellezza (G)183{° AULCOCCSSO Dio vivente, Colui che
61 rivelato NnO1 (G)183{° nel hel Pastore Incarnato (<Ev® EIUL TOLLUNV KOAOC>, (3V
10,11), crediamo S12 OppOortunG 07 ovelarsi econdo. Questo perche l’approccio
estet1Cc0 che, sulla SCOTTLA di 11 Tommaso, abbiamo abbo77zato 61 presta acl GSSCTEC ı]
pr  (8 ideale DCI ı] prendere forma di un estetica ontologica che prevede esista

Bello mıIS urante (Dio hello MMISUYALO (creature), Oss1a di Dar
tecıpazlone proporzlonata (analogıa), OS1 da istitulre che tene CONTO
S12 della Parola d Dio sulla crea4tura (Scerittura Tradizione), S12 di quello specifico
relig10s0 de]l (rstianesimo che abbiamo ochiamato rapbresentazıone INCAYNALA del Do
mınante nel dominato. Per QqUESTO Dio viene detto Dulcrifico, Oss1a CAUSAaNtTEe cCcreante
1a bellezz7za nelle cCcrea4ature

«1DSe Deus| est pulcher secundum selDSUM); PCLI quod, excluditur quod 11O  S est pulcher
eundum 114111 partem antum, UU in alıquo tempore tantum, aliquo loco tantum);
quod enım alicu secundum primo convenıt, convenıt tot1 et SCIHNDECL et ubique. lterum,
Deus est pulcher Se1pSO, 11O  S PeCL respecium ad alıquod determinatum et ideo 11O  S DOTtESL 1C1
quod ad aliquid S1t pulcher et ad aliquid 11O  S pulcher et quibusdam pulcher et quibusdam
1O  S pulcher. lterum, est SCIHNDECL et unitormiter pulcher, PCL quod excluditur Dprimus defectus
pulchritudinis, sc1llicet varlabilitas»40.

UOegni qualvolta, infatti, C1 61 soffermi s11] ira Dio, l’uomo ı] bello, proba-

|OMMASO D’ÄQUINO, In WE Nomintibus, LV, ect
«| II0 L10: bello soltanto secondo ULla5OPDUTE PEI determinato luogo; infatti, C100 che
appartıene qualcuno PEI STESSO brimarlamente, oli appartıene totalmente, SCINDTIE dovunque.
Pertanto DIo bello In STESSO L10: harticolare aSpeLLO, quindi L1°  - 1 DuO 1re che bello
rispetto qualcosa L1°  - bello rıspetto un’altra COUOSa, ne che bello PEI alcuni L1°  - bello PEI altıı:

bello SCINDIE uniformemente, escludendo qualsiası! ditetto A bellezza, bartıre Aalla mutabilitä,
che DrImo ditetto>, hid.

464464

Deus pulchrificans

C
on

tr
ib

ut
i

Tommaso è molto “concreto” nella sua riflessione, ribadendo costantemente che 
la bellezza esiste sia come bellezza fisica (ossia materiale), sia come bellezza spirituale 
(ossia formale): «Unde proportionaliter est in caeteris accipiendum, quod unumquodque 
dicitur pulchrum, secundum quod habet claritatem sui generis vel spiritualem vel cor-
poralem et secundum quod est in debita proportione constitutum – Perciò la bellezza 
si predica analogicamente [secondo proporzione], infatti ogni cosa si dice bella in 
quanto possiede un proprio splendore o spirituale o corporeo, ed è costituita secondo 
la proporzione dovuta»39.

3. Conclusione

Un ritorno alla riflessione sulla bellezza come accesso al Dio vivente, a Colui che 
si è rivelato a noi come e nel bel Pastore incarnato («Ἐγώ εἰμι ὁ ποιμὴν ὁ καλός», Gv 
10,11), crediamo sia opportuno e possa svelarsi fecondo. Questo perché l’approccio 
estetico che, sulla scorta di san Tommaso, abbiamo abbozzato si presta ad essere il 
presupposto ideale per il prendere forma di un’estetica ontologica che prevede esista 
un Bello misurante (Dio) e un bello misurato (creature), ossia un rapporto di par-
tecipazione proporzionata (analogia), così da istituire un rapporto che tiene conto 
sia della Parola di Dio sulla creatura (Scrittura e Tradizione), sia di quello specifico 
religioso del Cristianesimo che abbiamo chiamato rappresentazione incarnata del Do-
minante nel dominato. Per questo Dio viene detto pulcrifico, ossia causante e creante 
la bellezza nelle creature:

«ipse [Deus] est pulcher secundum seipsum; per quod, excluditur quod non est pulcher se-
cundum unam partem tantum, neque in aliquo tempore tantum, neque in aliquo loco tantum; 
quod enim alicui secundum se et primo convenit, convenit et toti et semper et ubique. Iterum, 
Deus est pulcher in seipso, non per respectum ad aliquod determinatum et ideo non potest dici 
quod ad aliquid sit pulcher et ad aliquid non pulcher et neque quibusdam pulcher et quibusdam 
non pulcher. Iterum, est semper et uniformiter pulcher, per quod excluditur primus defectus 
pulchritudinis, scilicet variabilitas»40.

Ogni qualvolta, infatti, ci si soffermi sul rapporto tra Dio, l’uomo e il bello, proba-

39	 Tommaso d’Aquino, In Divinis Nominibus, IV, lect. 5.
40	 «Dio non è bello soltanto secondo una parte, oppure per un determinato tempo o luogo; infatti, ciò che 

appartiene a qualcuno per se stesso e primariamente, gli appartiene totalmente, sempre e dovunque. 
Pertanto Dio è bello in se stesso e non sotto un particolare aspetto, e quindi non si può dire che è bello 
rispetto a qualcosa e non bello rispetto a un’altra cosa, né che è bello per alcuni e non bello per altri; 
ma è bello sempre e uniformemente, escludendo qualsiasi difetto di bellezza, a partire dalla mutabilità, 
che è il primo difetto», ibid.



arco Bracchn|

bilmente, nella entfe di molti risuona quası immediata l’affermazione 1con1ıca de [ 7-
diota di Fador Dostoevskij (1821-1881), secondo 1a quale 1a bellezz7za Salvera ı] mondo.
CCO che le OSITE semplici riflession] C1 hanno portatı domandare!l: fosse molto
di D1U? fosse che 1a Bellezza ı] mondoa ’avesse 10  — solo 914 redento, anche
creator”

Le precedenti considerazion] 110  - hanno inteso persegulre lo ODO di risolvere
una questlone alla quale 10  — basterebbe dedicare libro intero. Hanno pluttosto
AVUTtTO l’intento, ben DIU modesto, di contribuire alla discussione CIrca 1a IA Dulchri-
HUdInIS suscitando OWV! domande, VUOWV valutazion] che alut1ino ad articolare C ontribut|
terlormente 1a problematica. Una buona analis] Ss1stematıca frutto, tra l’altro, della
considerazione ı] DIU ampla possibile de]l divers]1 attori trat] 1n Al  y nonche de]
dialogo de]l differenti compartı scientificl, che alcuno perda 1a propria specifi-
C1ita epistemologicatl,

41 Intendiamo Inserircı In quegli approccı interdisciplinart, COINEC ad DERKSE, Bellezza, In http://
dist.org/bellezza (consultato l 23/04/2020

465465

Marco Bracchi

C
ontributi

bilmente, nella mente di molti risuona quasi immediata l’affermazione iconica de L’i-
diota di Fëdor Dostoevskij (1821-1881), secondo la quale la bellezza salverà il mondo. 
Ecco che le nostre semplici riflessioni ci hanno portati a domandarci: e se fosse molto 
di più? E se fosse che la Bellezza il mondo l’avesse non solo già redento, ma anche 
creato?

Le precedenti considerazioni non hanno inteso perseguire lo scopo di risolvere 
una questione alla quale non basterebbe dedicare un libro intero. Hanno piuttosto 
avuto l’intento, ben più modesto, di contribuire alla discussione circa la via pulchri-
tudinis suscitando nuove domande, nuove valutazioni che aiutino ad articolare ul-
teriormente la problematica. Una buona analisi sistematica è frutto, tra l’altro, della 
considerazione il più ampia possibile dei diversi fattori tirati in causa, nonché del 
dialogo dei differenti comparti scientifici, senza che alcuno perda la propria specifi-
cità epistemologica41.

41	 Intendiamo inserirci in quegli approcci interdisciplinari, come ad es. W. Derkse, Bellezza, in http://
disf.org/bellezza (consultato il 23/04/2020).



[ )EeuUs Yulchrificans

Rıassunto
I} tema della bellezza ripetutamente OSSETLLO di studio 1n DO teologico.
Questo vale anche 1n relazione al pensiero di S11 Tommaso d’Aquino. L/’articolo 61
DPDIODONC di riprenderne la valenza alla luce di u12  ® Sspettro DIU amplo: raffronto
CO  - le tre religioni teorla degli sStat1 relazionali) alla riqualificazione de]l Dulchrum
OM trascendentale. I} suadagno Ainale intende OSSCTEC quello della necessita della4110141100 _) rappresentabilitä di Dio ALr AavVersSsO la bellezza che, “{l volta, conduce la creazl1o0one
alla partecıpazlione dell’origine divina STESSAa

Abstract
The theme of beauty has repeatedly een the subject of study 1n theology. This 1s
also true 1n relation the thought of St Thomas Aquinas. The article a1mMs take

1ts value 1n the light of wider from COomparıson with other religions
(theory of relational states) the requalification of the Dulchrum transcendental.
The Anal galn 1s ennn be that of the necessity of the representativeness of God
through beauty which, 1n turn, leads creatlion the partiıcıpation of the divine OfF1-
91n itself.

466466

Deus pulchrificans

C
on

tr
ib

ut
i

Riassunto

Il tema della bellezza è stato ripetutamente oggetto di studio in campo teologico. 
Questo vale anche in relazione al pensiero di san Tommaso d’Aquino. L’articolo si 
propone di riprenderne la valenza alla luce di uno spettro più ampio: dal raffronto 
con le altre religioni (teoria degli stati relazionali) alla riqualificazione del pulchrum 
come trascendentale. Il guadagno finale intende essere quello della necessità della 
rappresentabilità di Dio attraverso la bellezza che, a sua volta, conduce la creazione 
alla partecipazione dell’origine divina stessa.

Abstract

The theme of beauty has repeatedly been the subject of study in theology. This is 
also true in relation to the thought of St. Thomas Aquinas. The article aims to take 
up its value in the light of a wider spectrum: from comparison with other religions 
(theory of relational states) to the requalification of the pulchrum as transcendental. 
The final gain is meant to be that of the necessity of the representativeness of God 
through beauty which, in turn, leads creation to the participation of the divine ori-
gin itself.


