
Contributi S IT U XX 3/2020) 4A6 /-451

Nicola Cusano ira teologia della parola
. pedagogia

Andrea Fiamma“*

Introduzione

La disputa sugli universalji ha SCONATLO 1a Alosofia delle Universita S1N dalle “{ 1C

org1inık. Nel principali centr1 unlıversitarı europel 110 difatt]ı affrontate
questlon! 1n imer1to alla capacıta della parola di predicare 1a (8KY2] reale (FeS$) nel
NOmI: faceva inoltre problema la qualitä de] tra la realta designata LOINC,
ı] LOMNEC STESSO concett1 “universali” acl ess] corrispondenti2. La pOosizlionNe Alosofica
che di volta 1n volta nmAaestr1 ASSUTNEVAN: nel tentat1vo di ornire rsposte coerent]

talı quagestiones Dortava CO  - SE implicazion!i di CAarattere teologico politico, che
possibile comprendere alla luce della complessa STETUFuUra delle Universita medievali.

partıre JI1 secolo 61 assSIsteva inoltre 1n Europa acl un Drogressl-
polarizzazione d cCONcez710N1 Alosofiche d interess] politici, che riguardavano S12

le autorita vescovili, al controllo dottrinale delle Universita, S12 oli Ordini
mendicanti, quali, rTamıte inAaestr] che V1 appartenevano, soffiavano aul VEeENTO della
combpetizlione: 1HNASCEVALLOÖ COosl, nell’agone della disputa accademica, le scuole IAe.
Le antiche controversle filosofiche, OM 1a predetta disputa sugli universali, 61 arr1C-
chivano dunque di ragionament! tondo, che chiamavano 1n 910C0 le considera-
z101N1 DIU disparate 1n inater1a di teologia, pedagogia di opportunita politica.

ottore A Mcerca In filosofia (Universitä A Chieti) In teologia (Universite de Lorraine), https://
independentresearcher.academia.edu/AndreaFiamma, E-mail andrea. filamma@hotmailit.
Cir. ad LIBERA, La querelle des UNIDEISAUX. De Platon Ia fın du Moyen Age, Parıs 1996:; It

CULIA A Chiaradonna, H problema deglı U ninersali da Platone allda fine del Medioevo, Firenze 1999

S11 QUESTLO Lema 1 eda l DrImo capitolo, intitolato < | Oomı delle COSEC concettl, narole segnI1 ScCrItt1>,
de] libro A BOTTIN, Filosofta medievale Aella (Subsidia Mediaevalia Patavına 7) Padova 2005

467467

RTLu XXV (3/2020) 467-481Contributi

Nicola Cusano tra teologia della parola
e pedagogia

Andrea Fiamma*

Introduzione

La disputa sugli universali ha segnato la filosofia delle Università sin dalle sue 
origini1. Nei principali centri universitari europei erano difatti affrontate numerose 
questioni in merito alla capacità della parola umana di predicare la cosa reale (res) nei 
nomi; faceva inoltre problema la qualità del rapporto tra la realtà designata dal nome, 
il nome stesso e i concetti “universali” ad essi corrispondenti2. La posizione filosofica 
che di volta in volta i maestri assumevano nel tentativo di fornire risposte coerenti 
a tali quaestiones portava con sé implicazioni di carattere teologico e politico, che è 
possibile comprendere alla luce della complessa struttura delle Università medievali.

A partire dal XIII secolo si assisteva inoltre in tutta Europa ad una progressi-
va polarizzazione di concezioni filosofiche ed interessi politici, che riguardavano sia 
le autorità vescovili, preposte al controllo dottrinale delle Università, sia gli Ordini 
mendicanti, i quali, tramite i maestri che vi appartenevano, soffiavano sul vento della 
competizione: nascevano così, nell’agone della disputa accademica, le scuole o viae. 
Le antiche controversie filosofiche, come la predetta disputa sugli universali, si arric-
chivano dunque di ragionamenti a tutto tondo, che chiamavano in gioco le considera-
zioni più disparate in materia di teologia, pedagogia e di opportunità politica.

*	 Dottore di ricerca in filosofia (Università di Chieti) e in teologia (Université de Lorraine), https://
independentresearcher.academia.edu/AndreaFiamma. E-mail: andrea.fiamma@hotmail.it.

1	 Cfr. ad es. A. de Libera, La querelle des universaux. De Platon à la fin du Moyen Age, Paris 1996; tr. it. 
a cura di R. Chiaradonna, Il problema degli Universali da Platone alla fine del Medioevo, Firenze 1999.

2	 Su questo tema si veda il primo capitolo, intitolato «I nomi delle cose: concetti, parole e segni scritti», 
del libro di F. Bottin, Filosofia medievale della mente (Subsidia Mediaevalia Patavina 7), Padova 2005, 
17-167.



Ahlcofa ( USaNO ira teologia =]1) Darofa DEdagOgIa

Nicola (‚usano (+ 1464), cardinale della Chiesa, imatemat1co filosofo, NOTLO
alla storiografia recente DCL VT voltato pagına rispetto alla tracdizione universitarla?,
contraddistinta da u12  ® stile “verboso”, da eCCESS1IV] ormalism]ı dalle lunghe raccolte
d quagestiones: egli, nell’opera Idiota, DIODONEC modello alternativo di educazione,
che 61 fonda sulla «dotta 1ignoranza>» DErCLO sulla DEYd Sapıentid, 112 'OSs1

ripensamento della figura de]l mMAaestro ne logico, ne professionista delle
dispute «Liberacl, Signore, daj dialettici», SCIlve 1n una {{l NOtAa opera* bens]

UOVO Socrate cristl1ano, che recuper1 ı] valore 110 sapienziale della Parola>.4110141100 _) 51 nelle pagıne che SCSUOÖNO u12  ® studio interdisciplinare sulla tematıca
della Parola nelle DE di Nicola (Lusano, intesa (G)1R{5 quello SpazZ10 1n Cul 61 CO11-

cret1zza ı] OSITO CO  — la Verita: viene esamıinata 1n DPI1MO luogo la parola 1n
quanto prodotto della OSITA ragione dunque SETUMeEeNT: de] linguaggi0 dell’uomo
che esprime proprIi pensier]: 1n segulto 61 analizza 1a parola secondo le diverse CC -

Zz1011 psicologiche, sOoclali pedagogiche la parola de] MAeSTTrO elaborate da U8S4-
STESSO, DCI pOo1 affrontare, infine, 1a parola (G)1R{5 quel IMOMeEeNTO 1n Cul 61 dischiude

all’uomo la divina.

Parola d  _ anıma razionale

Nicola (‚usano afferma, nel SUO1 scritt]l, che l’espressione DIU alta delle acolta
nOoscCIt1vVve dell’uomo consiste nella produzione de] linguaggio, che oli S12 di
dare LOMNEC C100 che ha dinanzi, S12 di aprıre canale di comunlicazlone CO  - SUO1
Similie. L/’attivita linguistica CONNOTLA tal 1a STETUFUrAa cCognitiva dell’uomo da

Sugli studi universitarı A ( ‚usano cftr. ad FEDERICI VESCOVINI, ( USANUS Un das wissenschaftliche
Studium IM Padua Beginn des Jahrhunderts, Nicolaus ( MSANUS zıwWischen Deutschland Un Italz.

Beiträge CINES deutsch-italienischen SV DOSLUMES IM der Vella VZOONL, he VC)  - Thurner, München
Z002, Y 14: It. ( MUSANO IO StUdIO sctentifico dr Padova aglı 1MIZI del secolo, In Filosofia SCIEHZE.
Studi in di G1r Olamı o (LOtrONneO, vol LV, CULIA A Gembillo, KRoma ZU005, 2253-24U': FIAMMA,
Nicolaus ( USANUS and the UNWersity Philosophy: Parts, Cologne and Leuven, SCHWAETZER
VANNIER, Nikaolaus DOH Kues Die Großregion als enR- Un Lehenstaum (lexte un Studien ZULI Euro-
päischen Geistesgeschichte Reihe 20), Unster ZU19,
Apologta doctae ZENOVANTLAE, L, 4] dialecticis libera 1105, Domine>.

FIAMMA, Nzicola ( MUSANO da Colonia Romad (1425-1450} Untiversitd, bolitica WUINANESLMO nel SIOVANE
( MUSANO (lexte un Studien ZULI Europäischen Geistesgeschichte eihe 19), Unster ZU19, In Dart
265s
De5 2, 28, 12: cftr. FLASCH, Nikolaus DOH Kues Geschichte CINEYr Entwicklung. Vorlesungen
ZUF Erinführung IM SCINE Philosophte, Frankturt Maın 1998, It Niccolo ( USANO. Leztiont introduttive

un analisı geneLCcd del XS ZO DENSLETO, CULIA A Cavallo, lorino ZULL, 345

468468

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

C
on

tr
ib

ut
i

Nicola Cusano († 1464), cardinale della Chiesa, matematico e filosofo, è noto 
alla storiografia recente per aver voltato pagina rispetto alla tradizione universitaria3, 
contraddistinta da uno stile “verboso”, da eccessivi formalismi e dalle lunghe raccolte 
di quaestiones: egli, nell’opera Idiota, propone un modello alternativo di educazione, 
che si fonda sulla «dotta ignoranza» e perciò sulla vera sapientia, e promuove così 
un ripensamento della figura del maestro: né un logico, né un professionista delle 
dispute – «Liberaci, o Signore, dai dialettici», scrive in una sua nota opera4 –, bensì 
un nuovo Socrate cristiano, che recuperi il valore umano e sapienziale della Parola5.

Si presenta nelle pagine che seguono uno studio interdisciplinare sulla tematica 
della Parola nelle opere di Nicola Cusano, intesa come quello spazio in cui si con-
cretizza il nostro rapporto con la Verità; viene esaminata in primo luogo la parola in 
quanto prodotto della nostra ragione e dunque strumento del linguaggio dell’uomo 
che esprime i propri pensieri; in seguito si analizza la parola secondo le diverse acce-
zioni psicologiche, sociali e pedagogiche – la parola del maestro – elaborate da Cusa-
no stesso, per poi affrontare, infine, la parola come quel momento in cui si dischiude 
all’uomo la presenza divina.

1. Parola e anima razionale

Nicola Cusano afferma, nei suoi scritti, che l’espressione più alta delle facoltà co-
noscitive dell’uomo consiste nella produzione del linguaggio, che gli permette sia di 
dare un nome a ciò che ha dinanzi, sia di aprire un canale di comunicazione con i suoi 
simili6. L’attività linguistica connota a tal punto la struttura cognitiva dell’uomo da 

3	 Sugli studi universitari di Cusano cfr. ad es. G. Federici Vescovini, Cusanus und das wissenschaftliche 
Studium in Padua zu Beginn des 15. Jahrhunderts, in Nicolaus Cusanus zwischen Deutschland und Itali-
en. Beiträge eines deutsch-italienischen Symposiums in der Villa Vigoni, hg. von M. Thurner, München 
2002, 93-114; tr. it. Cusano e lo studio scientifico di Padova agli inizi del XV secolo, in Filosofia e scienze. 
Studi in onore di Girolamo Cotroneo, vol. IV, a cura di G. Gembillo, Roma 2005, 223-240; A. Fiamma, 
Nicolaus Cusanus and the University Philosophy: Paris, Cologne and Leuven, in H. Schwaetzer – M.-A. 
Vannier, Nikolaus von Kues: Die Großregion als Denk- und Lebensraum (Texte und Studien zur Euro-
päischen Geistesgeschichte - Reihe B 20), Münster 2019, 89-100.

4	 Apologia doctae ignorantiae, n. 31, 3: «a dialecticis libera nos, Domine».
5	 A. Fiamma, Nicola Cusano da Colonia a Roma (1425-1450). Università, politica e umanesimo nel giovane 

Cusano (Texte und Studien zur Europäischen Geistesgeschichte - Reihe B 19), Münster 2019, in part. 
265s. 

6	 De mente, c. 2, n. 58, 12; cfr. K. Flasch, Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung. Vorlesungen 
zur Einführung in seine Philosophie, Frankfurt am Main 1998, tr. it. Niccolò Cusano. Lezioni introduttive 
a un’analisi genetica del suo pensiero, a cura di T. Cavallo, Torino 2011, 345.



AÄAndrea Famma

OSSCTC DCL lui (G)1R{5 “ sesto 11S5O 7 ı] linguaggio che C1 definisce 1n quanto UuOM1N1
che C1 fonda nella OSIra identitäa personale. Per QquUESTO In Ot1VO spiega (usano nel

Compendium «nulla et1am naturalior ALS tfaciliorque Est homin!]! GQUaIN dicendi, CWL

1a nullus perfectus homo careat»®.
I} linguaggio, DIU nello specifico, all’anıma razionale?: infatt] C100

che 61 DUO DENSAIC CO  — 1a ragione 61 DUO anche esprimere CO  - le parole10, Ira le fun
Zz1011 dell’attivita linguistica bisogna considerare CO  — particolare attenzlone ı] nom1ina-

OSNUNO DUO infatt] attribuire LOMNEC C100 che lo circonda, donando acl un (8NXY2] C ontribut|11S5O che KW 10  — possiede 1n Aatura (os  1’ poiche OSNUNO di NnO1 DUO tormulare
LOMNEC diverso, d una medesima (8KY2] 61 DOSSONO dare varl nOom!l, tantı quant! SOL10

oli uom1n1] che 1a nOomInano. L’uomao ha 'Os1 stabilito DCI cCONvenzlone talunı nOom1
parole allo ODO d designare le CUOSC, fino ormare una lingua complessa di segn141,

nOom1 SOL10 segn1 convenzionalil2 61Ir tra oli UuOM1N1 10  — 1n
imanlera naturalel?, bensi mediante «ArTEe Au doctrina»14 Gi_i UuOM1N1 hanno sviluppa-

l’arte de] dire, articolata dalla orammatıca perfezionata CO  - 1a dialettical> CO  —

1a retor1ical6- KW CONsSeNTE 1a Comprensione reCc1proca 1a trasmı1issione della lingua

SCHMO (‚LLAÄALV, 2, 23-24 «quidam VIr relig1i0sus dicebat 6SC SC1LISULTEL SCXLUM, el IDSsum nNOomMINaAavıt
affatums>. tferimento RAVYMONDI LULLI De nrtute ventalt, (CCContMed U, 24), 438)
COmMP., 3, 6, 16-18
Cir. De docta 10M,, 1, 24, /4, 10-12

SCHMO GLAAÄTIV, 2, <«11A1L112 de omnibus UJUAC CONCIPIMUS loquimur».,
11 AÄARISTOTELIS De interbreialtone, 2, 6a19-29 Cfr. QqUESTO Lema SADUN BORDONI, LINGHAGILO

vealta IM Aristotele, Barı-Roma 1994, In Dart 53-60: (JUARANTOTTO, Aristotele eulla naturalita
ronven?ziOnalitd del [inguaggto, In Elenchos AAXAVI/1 2005) 159-159

12 COmMP., 2, D, 1 nomı1 S()I110O stabiliti CN Instituto>.
15 ( usano nel Compendium menzlona la dottrina della lingua Orlginarla che sarebbe parlata Aa Ada

IR8l 651 comprendeva le lingue: cfr. ibid., G, 10-16 <«OITELLES enım linguae humanae SUNLT Drı
illa pbarent1s nNOostr Adae, scilicet hominis, lingua, Et S1icut L1°  - est lingua, (QUAI OMO L1°  - intelligat,

iIta el Adam, qu1 idem quod homo, nullam, 1 audiret, ignoraret, Ipse enım vocabula legitur ImMpOSulsse,
Ideo nullum CU1LUSquUE linguae vocabulum ab alio fuit originaliter Institutum. Necr de dam mirandum,
CL} S1t (01318 dei multos linguarum OMNIUM beritiam subito habulsse>».

14 Ihid., n.5,
15 Sulla dialettica COINEC espressione de] MOTLO della ragıone cftr. adl De LO 1L, 2, 4, I1ss <<1ta qu1

dem rationalis discursus sclentlae, UQUAC dialectica dieitur, ad quandam duecitur rati1on1is necessitatem.
Dum enım complicativa unlitas, UJUAC est el universalitas, In alteritate explicatur, rationabiliter C O111-

plicative OTLO explicative Lgnotum attıngitur, alioquin telligentia L1°  - In ratione rationabiliter, el
Unıtas L10: In LUIHCIO numeraliter SC I] alteritate alterabiliter, el nıhil OMNIUM 5 KHatlo

anc un1cam discursivam In quaternarlia alteritate explicat, (Quattuor enım dieit
sit10num quantıitates, U:  u modificationes, U:  u syllogisticas {1guras, el Ita de reliquis. Necr esL
iud logica (QUAI ALS, In U rati1on1is VIS explicatur. Naturaliter ig1Itur ratione vigentes hac arte pollent>».
( usano c1ita SPCSSO Insiteme orammatıca rtetorıca quali artı brodotte dall’anima razionale, ad cftr. De
4a8}  S 1L, 2, &6, 12-15 <«1ta quidem de logica sensI1bili, rationali el intellectuali, i1ta de rhetorica, Ita de

469469

Andrea Fiamma

C
ontributi

essere per lui come un “sesto senso”7: è il linguaggio che ci definisce in quanto uomini 
e che ci fonda nella nostra identità personale. Per questo motivo – spiega Cusano nel 
Compendium – «nulla etiam naturalior ars faciliorque est homini quam dicendi, cum 
illa nullus perfectus homo careat»8.

Il linguaggio, più nello specifico, è connesso all’anima razionale9; infatti tutto ciò 
che si può pensare con la ragione si può anche esprimere con le parole10. Tra le fun-
zioni dell’attività linguistica bisogna considerare con particolare attenzione il nomina-
re: ognuno può infatti attribuire un nome a ciò che lo circonda, donando ad una cosa 
un senso che essa non possiede in natura. Così, poiché ognuno di noi può formulare 
un nome diverso, di una medesima cosa si possono dare vari nomi, tanti quanti sono 
gli uomini che la nominano. L’uomo ha così stabilito per convenzione taluni nomi o 
parole allo scopo di designare le cose, fino a formare una lingua complessa di segni11.

I nomi sono pertanto segni convenzionali12 e si trasmettono tra gli uomini non in 
maniera naturale13, bensì mediante «arte aut doctrina»14. Gli uomini hanno sviluppa-
to l’arte del dire, articolata dalla grammatica e perfezionata con la dialettica15 e con 
la retorica16: essa consente la comprensione reciproca e la trasmissione della lingua 

7	 Sermo CLXXIV, n. 2, 23-24: «quidam vir religiosus dicebat esse sensum sextum, et ipsum nominavit 
affatum». Il riferimento è a Raymondi Lulli De virtute veniali, c. 6 (CCContMed 80, 245, l. 438).

8	 Comp., c. 3, n. 6, 16-18.
9	 Cfr. De docta ign., I, 24, 74, 10-12.
10	 Sermo CLXXIV, n. 2, 25: «nam de omnibus quae concipimus loquimur».
11	 Aristotelis De interpretatione, 2, 16a19-29. Cfr. su questo tema G. Sadun Bordoni, Linguaggio e 

realtà in Aristotele, Bari-Roma 1994, in part. 53-60; D. Quarantotto, Aristotele sulla naturalità e 
convenzionalità del linguaggio, in Elenchos XXVI/1 (2005) 139-159.

12	 Comp., c. 2, n. 5, 2: i nomi sono stabiliti «ex instituto».
13	 Cusano nel Compendium menziona la dottrina della lingua originaria che sarebbe stata parlata da Ada-

mo; essa comprendeva tutte le lingue: cfr. ibid., n. 6, 10-16: «omnes enim linguae humanae sunt ex pri-
ma illa parentis nostri Adae, scilicet hominis, lingua. Et sicut non est lingua, quam homo non intelligat, 
ita et Adam, qui idem quod homo, nullam, si audiret, ignoraret. Ipse enim vocabula legitur imposuisse. 
Ideo nullum cuiusque linguae vocabulum ab alio fuit originaliter institutum. Nec de Adam mirandum, 
cum certum sit dono dei multos linguarum omnium peritiam subito habuisse».

14	 Ibid., n. 5, 10.
15	 Sulla dialettica come espressione del moto della ragione cfr. ad. es. De con. II, c. 2, n. 84, 1ss.: «ita qui-

dem rationalis discursus scientiae, quae dialectica dicitur, ad quandam ducitur rationis necessitatem. 
Dum enim complicativa unitas, quae est et universalitas, in alteritate explicatur, rationabiliter ex com-
plicative noto explicative ignotum attingitur, alioquin in telligentia non esset in ratione rationabiliter, et 
unitas non esset in numero numeraliter seu in alteritate alterabiliter, et nihil omnium esset. [...] Ratio 
autem hanc unicam artem discursivam in quaternaria alteritate explicat. Quattuor enim dicit propo-
sitionum quantitates, quattuor modificationes, quattuor syllogisticas figuras, et ita de reliquis. Nec est 
aliud logica quam ars, in qua rationis vis explicatur. Naturaliter igitur ratione vigentes hac arte pollent».

16	 Cusano cita spesso insieme grammatica e retorica quali arti prodotte dall’anima razionale, ad es. cfr. De 
con. II, c. 2, n. 86, 12-13: «ita quidem de logica sensibili, rationali et intellectuali, ita de rhetorica, ita de 



Ahlcofa ( USaNO ira teologia =]1) Darofa DEdagOgIa

STESSAa D’altra 10  — V1 <arehbbe comunlcazlaone l’arte di decodificare segn1
linguistici 110  - fosse insıta nella Aatura Difatt] «DUCTIOS, G Ua C1t9 farı POSsunNt
/ Cloe quando sopragg1iunge 1n loro l’anima razionale], artıs dicendi CAaDaCCS videmus,
qula prima eTt magıs necessarl1a acl ene essendum sclent1a»17

Gi_i animali, che Invece 110  - DOSSCESONO alcuna Arte de] dire, SO110 112  C 1n
srado di codificare decodificare Ssistema di segn1: ad esemp10 «sallus en1ım alia
VOCSC CONVOCHA cgallinas, dum Invenlit pastum, eTt alia de milvo, GQUCIH ımbra DIac-
SeNntem perC1pit, CAS avlsat, ut fugiant»18, Non bisogna peroö confondere QqUESTO SENEC-4110141100 _) di Comunicazlone, che obbedisce alla meccanıca de]l segn1 che avviene al ivello
dell’anima sensit1iva, CO  — ı] linguaggio 110, che S12 prodotto delle STTUttUre

Cognitive, che SOL10 naturali, S12 dell’arte umanal?.
La capacıta di nomlinare CONNeEeLLeTE ira loro segn1 fino ormare una lingua

complessa scaturıisce DCT (usano dall’esercizio VIFrtuOSO della ragione d dunque
prodotto della natura; Invece 1a scelta STESSAa de]l nOom1 le costruzlon] Tanına-

ticali, retoriche culturali alla lingua SO110 convenzlonali SOL10 prodotto
dell’arte. Natura artificlalita 10  — SOL10 concepite da (usano OM l’una CONtLFrappoO-
STA all’altra: anzl, l’arte imıta 1a AaLura creando relazion] ira le USC 1n QqUESTO s {  (

eserC1710 1a perfezione20,

orammatıca, 1 libet, AYAS, cftr. De DE  S Det, Ö, /-1  © enım SCIMUS Oomn1a, UJUAC PEI hominem
SCIrı DOSSUNL, Iu enım L1°  - orammatıcus, rhetor, logicus, Dhilosophus, mathematicus, theologus,
mechanicus el talia Oomn1a, UJUAC n, CL} S18 homo, erl DOTCS>»; SODTFattutto De SCH 186, 5-10,
OVvVe nomina le artı de] quadrivio: «quemadmodum doetor, qu1 el scholarum FECTOT, PEI aliıum DIracest
submonitorem orammatıcae scholae, ET aliıum rhetoricae, ET alium logicae, ET alium mathematicae>».
Cir. anche De SapD 1, Al, 2, Cul sostlene che la saplıenza L1°  - 1 <1N arte Oratorlila AaUuL volu-
minibus magn1s>»,

17 Comp. S, G, G-7
Ihid., 2, A 5-5

51 OTa QUESTLO ULla eritica A ( ‚usano U: SCILVEe Aristotele nel De interbreiatione, C10€ che
la ditfferenza principale Lra linguaggio degli L10MINI quello degli anımali che DprImo hossiede ULla

convenzionalitä ULla articolazione messagg1 complessi. L esemp10 tornito Aa ( ‚usano 1 OPPDONEC
esplicitamente Qquesta brospettiva, hoiche IMOSITAa COLILNC Lra gallo la vgallina AVVEL1SA ULla COMUNICA-
zi0Ne articolata, al U: che ’uno distinguere diversi gener1 A messagg1 brovenlentI1 dall’altro. La
ragıone A Qquesta critica, COINEC vedremo breve, risiede nel fatto che mentftre PEI Aristotele linguaggio

PUIFO brodotto convenzionale, che L1°  - ha alcuna relazione C ()I11 la denotazione naturale dell’og
s PEI (‚usano, al contrarl1o, Ogn1 OC hossiede In SE riflesso nel OC naturale della CSa Cfr.
AÄARISTOTELIS De ANIMa IT 7,
Cir. De docta 0N 1L, L, 4, L1:; De Iudo olobi 1, 7, 6-9:; Comp 7, Al, G6-9 Non possibile
sviluppare Qquesta sede tale nNOozl0oNne. Cir. tal proposito l volume Ars IMIa Nal Ya Transforma-
HONEN CINES Paradigmas menschlicher Kreativität 17 Übergang DO HE Mittelalter ZUF Neuzett, he V  -

Moritz Stammkötter, Unster 2009

4 /()470

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

C
on

tr
ib

ut
i

stessa. D’altra parte non vi sarebbe comunicazione se l’arte di decodificare i segni 
linguistici non fosse insita nella natura umana. Difatti «pueros, quam cito fari possunt 
[cioè quando sopraggiunge in loro l’anima razionale], artis dicendi capaces videmus, 
quia prima et magis necessaria ad bene essendum scientia»17.

Gli animali, che invece non posseggono alcuna arte del dire, sono comunque in 
grado di codificare e decodificare un sistema di segni: ad esempio «gallus enim alia 
voce convocat gallinas, dum invenit pastum, et alia de milvo, quem ex umbra prae-
sentem percipit, eas avisat, ut fugiant»18. Non bisogna però confondere questo gene-
re di comunicazione, che obbedisce alla meccanica dei segni e che avviene al livello 
dell’anima sensitiva, con il linguaggio umano, che è sia un prodotto delle strutture 
cognitive, che sono naturali, sia dell’arte umana19.

La capacità di nominare e connettere tra loro segni fino a formare una lingua 
complessa scaturisce per Cusano dall’esercizio virtuoso della ragione ed è dunque 
un prodotto della natura; invece la scelta stessa dei nomi e le costruzioni gramma-
ticali, retoriche e culturali connesse alla lingua sono convenzionali e sono prodotto 
dell’arte. Natura e artificialità non sono concepite da Cusano come l’una contrappo-
sta all’altra; anzi, l’arte imita la natura creando relazioni tra le cose e in questo suo 
esercizio la porta a perfezione20.

grammatica, si libet, agas»; cfr. De ven. Dei, n. 88, 7-10: «non enim scimus omnia, quae per hominem 
sciri possunt. Tu enim non es grammaticus, rhetor, logicus, philosophus, mathematicus, theologus, 
mechanicus et talia omnia, quae tamen, cum sis homo, fieri potes»; e soprattutto De gen. n. 186, 8-10, 
dove nomina le arti del quadrivio: «quemadmodum doctor, qui et scholarum rector, per alium praeest 
submonitorem grammaticae scholae, per alium rhetoricae, per alium logicae, per alium mathematicae». 
Cfr. anche De sap. I, n. 27, 2, in cui sostiene che la sapienza non si trova «in arte oratoria aut in volu-
minibus magnis».

17	 Comp. c. 3, n. 6, 6-7.
18	 Ibid., c. 2, n. 4, 3-5.
19	 Si nota in questo passo una critica di Cusano a quanto scrive Aristotele nel De interpretatione, e cioè che 

la differenza principale tra il linguaggio degli uomini e quello degli animali è che il primo possiede una 
certa convenzionalità e una articolazione in messaggi complessi. L’esempio fornito da Cusano si oppone 
esplicitamente a questa prospettiva, poiché mostra come tra il gallo e la gallina avvenga una comunica-
zione articolata, al punto che l’uno sa distinguere diversi generi di messaggi provenienti dall’altro. La 
ragione di questa critica, come vedremo a breve, risiede nel fatto che mentre per Aristotele il linguaggio 
è un puro prodotto convenzionale, che non ha alcuna relazione con la denotazione naturale dell’og-
getto, per Cusano, al contrario, ogni nome possiede in sé un riflesso nel nome naturale della cosa. Cfr. 
Aristotelis De anima II 9, 420b28-32.

20	 Cfr. De docta ign. II, c. 1, n. 94, 11; De ludo globi I, n. 7, 6-9; Comp. c. 9, n. 27, 6-9. Non è possibile 
sviluppare in questa sede tale nozione. Cfr. a tal proposito il volume Ars imitatur naturam. Transforma-
tionen eines Paradigmas menschlicher Kreativität im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit, hg. von A. 
Moritz – F.-B. Stammkötter, Münster 2009.



AÄAndrea Famma

La parola parlata
(‚usano descrive le dinamiche fisiologiche psicologiche che dirigono la ftorma-

zione de]l discorsi verbali 1n opere£}, esemp10 nel De Aıliatione Der ’a
nalis] de]l funzionamento de] OLDO 110, che mediante la bocca articola ı] ONO d
segn1 convenzionali, dell’anima razionale, che decodifica quel segn1, vienea-

mediante 1a metafora della cOomMuUN1CAZIONE verbale tra MAeSTTrO discente22.
(‚usano IMnOostIra che 1a capacıta di esprimere discorso 110  - d DCI SE sutficiente C ontribut|
determinare della comunlcazlone STESSA; bisogna infatti che ı] MAeSTTO ı]
discente accordino loro intelletti mediante lo STITUMeEeNT. della parola parlata.

(‚usano NnOotAa che Dropri0 nel IMOMEeNTLO 1n Cul MAeSTTrO intende tr: CO11-

tenut] aslı studenti, ı] s { 1  ( intelletto «1INOVELUr, 11L acl similitudinem S11 unlat alios»23.
L’intelletto agisce infatt] DCL somiglianza, S12 nel AasO della CONOSCCENZAa di un (8KY2]

lu1 esterna S12 nella trasmıissione Mcezlone de]l segn1 convenzlonali ALr AaVeTrsSO 1a Da
rola. La adaequatio intellectus Ad intellectum precisamente, DCI (Lusano, Vl’attivita di
decodifica codifica de]l contenut! de]l nOom1 delle parole che avvlene ogniqualvolta

MAeSTTO u12  ® studente Napıale discutendo ira loro. I} medium che ’ade
degli intelletti quel passagg10 fAsico delle specle verbali ALra VersSO SUON1

articolat]i mediante la bocca Mcevut] ALLFAaVeTrsSO l’apparato ucitivo.
contenut! di quesie specıle SOL10 concett] verbali de]l MAaCestro, 10€e 1a “{l OYatı0O

mentalzs24 Seguendo 1a raccla di AÄgostino25, (usano splega che ı] MAaCestro, QUO -

71 Cir. ad De docta A 11L, D, 210
A} De fıl. Det, A {4-7/5 Cfr. De SCH., A 165ss
23 De fıl. Det, A /4,

(Questa trıpartizione de] linguaggi0 In harlato (OYalio vocalis), interlore (OYalio mmentalis) SscrHtEtÖ (OYalio
SCHDLA), de] Aa4SsSeNTtE Aristotele, broviene Aa Boez1o0: cftr. BOTTIN, Filosofta medievale Aella5
38-46 Bottin sottolinea l’apporto filosofico A Boez10 al De interbretatione A Aristotele, boiche egli
avrehbe offerto <«<1 111 ontologico Ccertamente irreperibile In Aristotele>» all’atfermazione ı11l-

do CUu1 la Mcezi0ne delle specıle che determinano la formazione A mentale Aa e S()

linguaggi0 avviene allo SLTESSO moda In tuttı oli uOMINI, sicche s 1LOINALLO barbaro
vedono medesimao cavallo benche ess]1, della convenzionalitä de] linguaggi0, lo NOomININO

manlera diversa. Boez10 cOos1 l’idea che V1 S14 linguaggio interlore che universale PDET-
che corrisponde ad ULla SLTULLUTCA Oggettiva della bercezione; tale nNOozlaone A OFaLiO mmentalis, COINEC A

lingua concettuale condivisa Aa tutti oli UuOMINI, ha Vu un’influenza decisiva nel Medioevo,
particolar modoa nel nominalismo, COLILNC ha PANACCIO, Le ALSCOUFS INTCHICHY. De Platon
Gutillaume d’Ockham, Parıs 1999 Anche Agostino, SCDPDUFF In manlera de] indipendente Aa Arı
stotele, ha PresenNLaLO l’ipotesi A linguaggio interlore che fosse universale indipendente Aalla S{I1A

espressione ULla lingua 1ELalla Iuttavia Agostino l’origine de] linguaggio L1°  - e, COLILC PEI Boez10,
nella COIEHULLEC impressione sensibile (9 bassıone dell’anima), bens] nella tormulazione A C ()I11-
cett1 interorı verbum mentis): cr. OTa SUCCESSIVA.

25 Per Agostino nel della cOMUNICAZIONE 1 DuO affermare che l verbo vocale COINEC l’anima,
mentftre l della OC ’inchiostro della secrıittura S()I10O COINEC nedi De 15,

4/1471

Andrea Fiamma

C
ontributi

2. La parola parlata

Cusano descrive le dinamiche fisiologiche e psicologiche che dirigono la forma-
zione dei discorsi verbali in numerose opere21. Ad esempio nel De filiatione Dei l’a-
nalisi del funzionamento del corpo umano, che mediante la bocca articola il suono di 
segni convenzionali, e dell’anima razionale, che decodifica quei segni, viene presenta-
ta mediante la metafora della comunicazione verbale tra un maestro e un discente22. 
Cusano mostra che la capacità di esprimere un discorso non è di per sè sufficiente a 
determinare il successo della comunicazione stessa; bisogna infatti che il maestro e il 
discente accordino i loro intelletti mediante lo strumento della parola parlata.

Cusano nota che proprio nel momento in cui il maestro intende trasmettere con-
tenuti agli studenti, il suo intelletto «movetur, ut ad similitudinem sui uniat alios»23. 
L’intelletto agisce infatti per somiglianza, sia nel caso della conoscenza di una cosa a 
lui esterna sia nella trasmissione e ricezione dei segni convenzionali attraverso la pa-
rola. La adaequatio intellectus ad intellectum è precisamente, per Cusano, l’attività di 
decodifica e codifica dei contenuti dei nomi e delle parole che avviene ogniqualvolta 
un maestro e uno studente stiano discutendo tra loro. Il medium che permette l’ade-
guamento degli intelletti è quel passaggio fisico delle specie verbali attraverso i suoni 
articolati mediante la bocca e ricevuti attraverso l’apparato uditivo.

I contenuti di queste specie sono i concetti verbali del maestro, cioè la sua oratio 
mentalis24. Seguendo la traccia di Agostino25, Cusano spiega che il maestro, «quo-

21	 Cfr. ad es. De docta ign. III, c. 5, n. 210.
22	 De fil. Dei, c. 4, n. 74-75. Cfr. De gen., c. 4, n. 165ss.
23	 De fil. Dei, c. 4, n. 74, 3-4.
24	 Questa tripartizione del linguaggio in parlato (oratio vocalis), interiore (oratio mentalis) e scritto (oratio 

scripta), del tutto assente in Aristotele, proviene da Boezio: cfr. Bottin, Filosofia medievale della mente, 
38-46. Bottin sottolinea l’apporto filosofico di Boezio al De interpretatione di Aristotele, poiché egli 
avrebbe offerto «un sostegno ontologico certamente irreperibile in Aristotele» all’affermazione secon-
do cui la ricezione delle specie che determinano la formazione di un concetto mentale – e da esso nasce 
il linguaggio – avviene allo stesso modo in tutti gli uomini, sicché un greco, un romano e un barbaro 
vedono il medesimo cavallo – benché essi, a causa della convenzionalità del linguaggio, lo nominino 
in maniera diversa. In Boezio nasce così l’idea che vi sia un linguaggio interiore che è universale per-
ché corrisponde ad una struttura oggettiva della percezione; tale nozione di oratio mentalis, come di 
una lingua concettuale condivisa da tutti gli uomini, ha avuto un’influenza decisiva nel Medioevo, in 
particolar modo nel nominalismo, come ha mostrato C. Panaccio, Le discours intérieur. De Platon à 
Guillaume d’Ockham, Paris 1999. Anche Agostino, seppur in maniera del tutto indipendente da Ari-
stotele, ha presentato l’ipotesi di un linguaggio interiore che fosse universale e indipendente dalla sua 
espressione in una lingua umana. Tuttavia in Agostino l’origine del linguaggio non è, come per Boezio, 
nella comune impressione sensibile (o passione dell’anima), bensì nella comune formulazione di con-
cetti interiori (verbum mentis); cfr. nota successiva. 

25	 Per Agostino nel contesto della comunicazione si può affermare che il verbo vocale è come l’anima, 
mentre il suono della voce o l’inchiostro della scrittura sono come il corpo, vedi De quant. an., n. 13, 22. 



Ahlcofa ( USaNO ira teologia =]1) Darofa DEdagOgIa

n1am AuUtTE 10  — DOoteEest nls1ı DCI sensibilia s1gna intrare 1n mMENTEM, attrahit 1erem et

format, GQUaIN varle inftormat et eXprmıt, 11L S1C mentfes discipulorum
elevet acl magıster11 aequalitatem»26, Pertanto anche 1a tormulazione de]l MVUONOÖO

cale avvlene secondo similitudine. I} MAeSTTrO 61 sforza di affinare ı] «verbo vocale>»
rendendolo simile «verbo mentale>» che nel Dropri0 intelletto. La lingua 1a sola
61 CONLraSSOoNO ed ı] DPI1MO viene modellato acl immagıne de] secondo. Un tferimen-

tale dinamica 61 'Ova nel De docta LOnNOvanLiAt!, quando (usano SsOstlene che ı]
M AesStIro 110  - ha altro modo d comunlicare ı] Proprio pensiero aglı student] 10  — V14110141100 _) «induat sensibilem figuram>»28,

La comunlicazlone avvlene I9) spirıtum naturalem doctoris»: MAeSTTrO INnSp1-
l’aria «adaptat vocalem figuram mentalji verbo convenlentem, Cul taliter 1pSsum

verbum unıt, 11L VOo  x 1Dsa 1n 1DSO verbo subsistat»29 proposito di QqUESTO spIir1to
naturale, nel De geneSst (‚usano spiega che nell’uomo «quandam virtutem

splrativam>»- 0 che presiede <«INOTUS linguae, labiorum et aliorum Instrumentorum
prodire 1NECOESSC SST, 11L S1t vocale verbums»321. I} COMp1tO PrecC1DuO di QqUESTO SPIrtO
d IHNUOVEIC «instrumenta ad eandem Intentionem proferentis»>2, Tale assımilazione
avviene sulla PNG di OLDO diafano, 10€ l’aria, della specle de]l UONO, che tra-
SINETLLE le forme delle parole.

Dal silenzio alla VOCC

(‚usano nel De genest afferma che ’a7zione de] parlare consliste RNa STESSAa 1n
m Oovlmento di adaequatio. La tormulazione della parola vocale s {  ( di vista

ALLO 1n Cul ı] MAeSTTrO «silentium ad 1n similitudinem S11 CONCEDLUS VOCA; et

Nel verbo, COINEC nell’anima, viene condensata l’essenza ormale della CSa che viene ecomunNICcAtaAa cetr.
De n VILL, G, 9) Iuttavlia PEI Agostino la ([l questione Aa nell’analisi de] linguaggi0
capıre COLILNC individuare, nell’immagine de] verbo vocale, la S{I1A orlgine interlore, C10€ Derbum IMENTIS
(9 cordi£s). Infatti soltanto l linguaggi0 interlore della ha ACCESS} alla vermta delle COSC esterne
cetr. De doctrina ChrYisttiand 1, 12) Sulla metatora de] MAaestro, cftr. ÄUGUSTINI HIPPONENSIS De MAGISEVO,
12, 40
De fıl. Det, A /4, G6-9

27 De docta 10M,, ILL, D, 210

Ihid., 210,
Ihid., 210, G6-9
De geNeESL, A 167, 1-2

51 Ihid., 167, 2-3
52 Ihid., 167,

4772472

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

C
on

tr
ib

ut
i

niam autem non potest nisi per sensibilia signa intrare in mentem, attrahit aërem et 
ex eo vocem format, quam varie informat et exprimit, ut sic mentes discipulorum 
elevet ad magisterii aequalitatem»26. Pertanto anche la formulazione del suono vo-
cale avviene secondo similitudine. Il maestro si sforza di affinare il «verbo vocale» 
rendendolo simile al «verbo mentale» che è nel proprio intelletto. La lingua e la gola 
si contraggono ed il primo viene modellato ad immagine del secondo. Un riferimen-
to a tale dinamica si trova nel De docta ignorantia27, quando Cusano sostiene che il 
maestro non ha altro modo di comunicare il proprio pensiero agli studenti se non vi 
«induat sensibilem figuram»28.

La comunicazione avviene «per spiritum naturalem doctoris»: il maestro inspi-
ra l’aria e «adaptat vocalem figuram mentali verbo convenientem, cui taliter ipsum 
verbum unit, ut vox ipsa in ipso verbo subsistat»29. A proposito di questo spirito 
naturale, nel De genesi Cusano spiega che nell’uomo è presente «quandam virtutem 
[...] spirativam»30 che presiede «motus linguae, labiorum et aliorum instrumentorum 
prodire necesse est, ut sit vocale verbum»31. Il compito precipuo di questo spirito è 
di muovere «instrumenta ad eandem intentionem proferentis»32. Tale assimilazione 
avviene sulla base di un corpo diafano, cioè l’aria, e della specie del suono, che tra-
smette le forme delle parole.

3. Dal silenzio alla voce

Cusano nel De genesi afferma che l’azione del parlare consiste essa stessa in un 
movimento di adaequatio. La formulazione della parola vocale è dal suo punto di vista 
un atto in cui il maestro «silentium ad vocem in similitudinem sui conceptus vocat et 

Nel verbo, come nell’anima, viene condensata l’essenza formale della cosa che viene comunicata (cfr. 
De trin. VIII, c. 6, n. 9). Tuttavia per Agostino la vera questione da porre nell’analisi del linguaggio è 
capire come individuare, nell’immagine del verbo vocale, la sua origine interiore, cioè il verbum mentis 
(o cordis). Infatti soltanto il linguaggio interiore della mente ha accesso alla verità delle cose esterne 
(cfr. De doctrina christiana I, 12). Sulla metafora del maestro, cfr. Augustini Hipponensis De magistro, 
12, 40.

26	 De fil. Dei, c. 4, n. 74, 6-9.
27	 De docta ign., III, c. 5, n. 210.
28	 Ibid., n. 210, 5.
29	 Ibid., n. 210, 6-9. 
30	 De genesi, c. 4, n. 167, 1-2.
31	 Ibid., n. 167, 2-3.
32	 Ibid., n. 167, 5-6.



AÄAndrea Famma

surgit silentium 1n assımilatione conceptus»”>. OS1 (G)1R{5 ı] verbo vocale 61 assımila
quello mentale, nella tormulazione della parola parlata ı] silenzi0 61 assımila verbo
vocale, che y{l volta CO  — SE le specle de] verbo mentale: ı] silenz10 procede
I9) sradus de confuso SO110 1n discretam articularem vocem»>4, diventa *3(0)3[8. DO1
parola infine discorso.

Quando l’uomo manıifesta l’intenzione di esprimere ı] Dropri0 1n una

parola, DCI prima (8NXY2] «Or1tur OMNUS, quası VOCIS possibilitas, ut S1C possibilitas JUAC
ON 1EC S1t silentium 1ECC VOo  D ormata sed tormabilis»>> Le specle de]l VUONOÖO VC11- C ontribut|SONO raffinate SCINDIC DIU, presentando un forma v1a vıa 11EC11OÖ contfusa: OS1 daj
SUON1 584 oli elementi de] linguaggio, DO1 le sillabe, pOo1 le parole discorsi
completi1?6. Chi parla 10  — 61 limita soltanto acl imprimere Proprio discorso CONTE-
nut] nozlonali trasmess]1 nel verbo vocale acl immagıne de]l verbo mentale: infatti «1n
tali quidem expressione doctrinae magıstrı resplendet affectus magıistrı»>/. In tr1ı
termin1i, nel verbo vocale, oltre all’zntelletto, CINCISC anche 1a »olonta de]l parlante,
che 61 rtntracclıia «1n pronuntlatione, eTt varle quidem secundum VAarlos exprimendi

do>>
I} ONO della VOCSC l’accento CO  — Cul 61 pronunclano le parole 10  — SO110 DCL HNE
caratteristiche aACCessorle della Comunicazlone: RRI manıifestano Invece 1n imanlera

sensibile le affezion] de]l mMAaestro nella parola parlata 61 espr1imonO l’intelletto 1a
volonta de] MAaCestro, che SO110 rintracciabilji S12 s11] p1anO de]l contenut1 de] discor-

(specie) S12 quello della parola parlata (materiale); NONOSTANTLE C1O, 1a suddetta
manifestazione avviene DUL SCINDIC 1n imanlera 10  — adeguata??, (G)1R{5 insegna 1a
sola della dotta 1gnoranza: ognl! possibile verbo mentale cade nel pIU nel INCNO,

CS55U, 1n quanto Anito limitato, 10  — DUO mal esprimere 1n imanlera precisa
l’intelletto 1a volonta che SO110 nel verbo mentale de]l MAesStro

Le medesime ditficoltä 61 IFTOVAanNnO dalla di chi ascolta. Nel De beryllo (‚usano
sottolinea che chi ascolta DUO accedere alla volonta di chi parla, che spirituale, ol

55 Ihid., 165, -
54 Ihid., 165,
5 Ihid., 165, 15-17

Ihid., 165, 1/-15 «Oruntur elementa de contfuso SOL10, DOSL combinatio elementorum In syllabas,
syllabarum In dicetiones, dietionum Orationem>».

57 De fıltatione Det, A {/D, 1-2

Ihid., {),
Cir. ibid., {), 5-12 K«LEUUE modi bronuntlation1s attıngunt atfectum, CL} LANLUS S1t, quod suf-
ficienter bronuntları L1°  - possıit, 1ELLES modi Orationum attıngunt CONCCDLUM, qu1 est inexpress1-
hilis fecunditatis, CL} S1t ALS magIısterl, Ofratio el pronuntlatio CL} omnibus modis possibilibus
exprimere DOSSUNL magıisterium ipsum intellectuale, L1°  - iud Omnı Ofratione exsistat AaUuL
sienificetur ULE SUul1 IDS1US manıitestatio ad Nem transtormationis In simile magıisteriıum>»,

475473

Andrea Fiamma

C
ontributi

surgit silentium in assimilatione conceptus»33. Così come il verbo vocale si assimila a 
quello mentale, nella formulazione della parola parlata il silenzio si assimila al verbo 
vocale, che a sua volta porta con sé le specie del verbo mentale: il silenzio procede 
«per gradus de confuso sono in discretam articularem vocem»34, diventa suono e poi 
parola e infine discorso.

Quando l’uomo manifesta l’intenzione di esprimere il proprio concetto in una 
parola, per prima cosa «oritur sonus, quasi vocis possibilitas, ut sic possibilitas quae 
sonus nec sit silentium nec vox formata sed formabilis»35. Le specie del suono ven-
gono raffinate sempre più, presentando una forma via via meno confusa: così dai 
suoni emergono gli elementi del linguaggio, poi le sillabe, poi le parole e i discorsi 
completi36. Chi parla non si limita soltanto ad imprimere al proprio discorso i conte-
nuti nozionali trasmessi nel verbo vocale ad immagine del verbo mentale; infatti «in 
tali quidem expressione doctrinae magistri resplendet affectus magistri»37. In altri 
termini, nel verbo vocale, oltre all’intelletto, emerge anche la volontà del parlante, 
che si rintraccia «in pronuntiatione, et varie quidem secundum varios exprimendi 
modos»38.

Il tono della voce e l’accento con cui si pronunciano le parole non sono per Cusa-
no caratteristiche accessorie della comunicazione; esse manifestano invece in maniera 
sensibile le affezioni del maestro: nella parola parlata si esprimono l’intelletto e la 
volontà del maestro, che sono rintracciabili sia sul piano dei contenuti del discor-
so (specie) sia su quello della parola parlata (materiale); nonostante ciò, la suddetta 
manifestazione avviene pur sempre in maniera non adeguata39, come insegna la re-
gola della dotta ignoranza: ogni possibile verbo mentale cade nel più e nel meno, e 
pertanto esso, in quanto finito e limitato, non può mai esprimere in maniera precisa 
l’intelletto e la volontà che sono nel verbo mentale del maestro.

Le medesime difficoltà si trovano dalla parte di chi ascolta. Nel De beryllo Cusano 
sottolinea che chi ascolta può accedere alla volontà di chi parla, che è spirituale, sol-

33	 Ibid., n. 165, 8-9.
34	 Ibid., n. 165, 12.
35	 Ibid., n. 165, 15-17.
36	 Ibid., n. 165, 17-18: «oriuntur elementa de confuso sono, post combinatio elementorum in syllabas, 

syllabarum in dictiones, dictionum in orationem».
37	 De filiatione Dei, c. 4, n. 75, 1-2.
38	 Ibid., n. 75, 3-4.
39	 Cfr. ibid., n. 75, 5-12: «neque omnes modi pronuntiationis attingunt affectum, cum tantus sit, quod suf-

ficienter pronuntiari non possit, neque omnes modi orationum attingunt conceptum, qui est inexpressi-
bilis fecunditatis, cum sit ars magisterii, neque oratio et pronuntiatio cum omnibus modis possibilibus 
exprimere possunt magisterium ipsum intellectuale, quamquam non aliud in omni oratione exsistat aut 
significetur quam sui ipsius manifestatio ad finem transformationis in simile magisterium».



Ahlcofa ( USaNO ira teologia =]1) Darofa DEdagOgIa

ALLEFAVEeTrSO ı] verbo vocale, che peroö materlale40 La ragione di chi ascolta deve
OS1 sforzarsi di intendere l’intelletto la volonta di chi parla partire dalle
specıles sensibiles»41: esli deve infatti semplificare le specle percepite «quantum erl
potest»7Z, Ainche 10  — divengano fantasmı sottili 110  - rivelino «1intentlionem cOonNdi-
tOrIs intellectus» Pertanto chi parla 10  — ha altro modo DCI manıifestare 1a propria
volonta ı] Proprio intelletto 110  - affıdarne l’immagine acl un espressione vocale,
che 10  — DUO GSSCTITC precIlsa, al anche chi ascolta deve trarre dalle specle
sensi1ibili 1a raccla de] loro «intelletto creatore»444110141100 _)

Comunicazione d  _ pedagogia
(‚omunicare DCT (usano CONOSCEIC mediante segnl: le specle naturali de]l LOS-

SOL10 percepite ALLFAaVeTrsSO 1a vista, mentfre le specle convenzlonali de]l nOom1 61
prendono nell’udito. La CONOSCCNZAa ha bisogno di un parola formale) dell’aria
materlale (corporea) DCL GSSCTITC nel verbo vocale DCL GSSCTITC rcevuta da chi
ascolta secondo di similitudine adaequatio. La lingua STESSA,; 1n quanto
prodotta dalla ragione 1a quale 61 OWV! ira ı] DIU 11110 possiede un iminore

magg10re capacıta, seconda de]l cCasl, di predicare 1a (8KY2] e/0 di apprenderla.
Una volta che chi ascolta percepisce le specle indivicduali particolari nel verbo

vocale parola, 1a {{l ragione deve rappresentarsele (Dhantasmd) 'OSs1 ASTrarre
CONTENUTO formale universale4> Nella ragione dell’ascoltatore 1a CONOSCCNZA orna

acl OSSCTEC spirituale, formale universale NONOSTANTLE S12 comun1icata
(G)1R{5 materiale, individuale particolare. La comunlicazlone 110  - DUO mal ornire
prec1sione, perche dalla S12 di chi parla S12 di chi ascolta KW avvlene mediante
specle sens1bili che cadono ı] DIU men046.

De her., L, 24, «intentionem loquentis>».
41 Ihid., 24,
A Ihid.
45 Ihid., 24, /-1  N
44 Ihid., 24, 15-16; << intentionls manifestatio: intendit en1m S1C manıitestare IDse

loquens SC I] conditor intellectus>».
45 Cir. FIAMMA, Der menschliche (eist Un die Unitversaltenbegriffe heit Nikolaus DOH Kues Fine PIN-

führende Themenskizze, In STROFEBELE (he.) Sın gularıtät Un n iversalität 1 Denken des (LUSANUS,
Regensburg ZU15, 55-/

BONETTI, La HICEYCA metafistca nel DENSLEFO di Nzicolö (LUSANO, Bresc1la 19/5, 15 «Ne esamiın1aAm0 co]l
( usano oli elementi le leggi de] discorso razionale, OsSsetrvlamo che la broporzlone, CUu1 1 tonda
discorso della rag1one, implica FONDeENIENTIA IM aliquo ÜFEO, anche ’alteritä dei erminı de] discorso

quindi l loro limite l’impossibilitä A ULla loro blena identificazione risoluzione unıta Da C100
l’infinitä delle mediazioni de] discorso raziıonale>».

474474

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

C
on

tr
ib

ut
i

tanto attraverso il verbo vocale, che però è materiale40. La ragione di chi ascolta deve 
così sforzarsi di intendere l’intelletto e la volontà di chi parla a partire dalle «sensus 
species sensibiles»41; egli deve infatti semplificare le specie percepite «quantum fieri 
potest»42, finché non divengano fantasmi sottili e non rivelino «intentionem condi-
toris intellectus»43. Pertanto chi parla non ha altro modo per manifestare la propria 
volontà e il proprio intelletto se non affidarne l’immagine ad una espressione vocale, 
che non può essere precisa, al contempo anche chi ascolta deve trarre dalle specie 
sensibili la traccia del loro «intelletto creatore»44.

4. Comunicazione e pedagogia

Comunicare è per Cusano conoscere mediante segni: le specie naturali del ros-
so sono percepite attraverso la vista, mentre le specie convenzionali dei nomi si ap-
prendono nell’udito. La conoscenza ha bisogno di una parola (formale) e dell’aria 
materiale (corporea) per essere espressa nel verbo vocale e per essere ricevuta da chi 
ascolta secondo un processo di similitudine o adaequatio. La lingua stessa, in quanto 
prodotta dalla ragione – la quale si muove tra il più e il meno –, possiede una minore 
o maggiore capacità, a seconda dei casi, di predicare la cosa e/o di apprenderla.

Una volta che chi ascolta percepisce le specie individuali e particolari nel verbo 
vocale o parola, la sua ragione deve rappresentarsele (phantasma) e così astrarre un 
contenuto formale e universale45. Nella ragione dell’ascoltatore la conoscenza torna 
pertanto ad essere spirituale, formale e universale nonostante sia stata comunicata 
come materiale, individuale e particolare. La comunicazione non può mai fornire 
precisione, perché dalla parte sia di chi parla sia di chi ascolta essa avviene mediante 
specie sensibili che cadono sotto il più e il meno46.

40	 De ber., c. 31, n. 54, 5: «intentionem loquentis».
41	 Ibid., n. 54, 6.
42	 Ibid.
43	 Ibid., n. 54, 7-12.
44	 Ibid., n. 54, 15-16: «est autem intentionis causa manifestatio; intendit enim se sic manifestare ipse 

loquens seu conditor intellectus».
45	 Cfr. A. Fiamma, Der menschliche Geist und die Universalienbegriffe bei Nikolaus von Kues. Eine ein-

führende Themenskizze, in C. Stroebele (hg.), Singularität und Universalität im Denken des Cusanus, 
Regensburg 2015, 53-71.

46	 A. Bonetti, La ricerca metafisica nel pensiero di Nicolò Cusano, Brescia 1973, 18: «Se esaminiamo col 
Cusano gli elementi e le leggi del discorso razionale, osserviamo che la proporzione, su cui si fonda il 
discorso della ragione, implica convenientia in aliquo uno, ma anche l’alterità dei termini del discorso 
e quindi il loro limite e l’impossibilità di una loro piena identificazione e risoluzione in unità. Da ciò 
segue l’infinità delle mediazioni del discorso razionale».



AÄAndrea Famma

(‚usano afferma nel De geneSst che V1 «triplicem ordinem»47 di precisione 1n
colu] che parla OVVeEeTO ı] maestro), che corrisponde al sradi de] discorso sensibile,
razionale intellettuale: V1 SO110 tre ivelli di Comprensione de]l verbo
vocale nello studente che ascolta4s:

LIVELLO SENSIBILE LIVELLO LIVELLO INTELLETTUALE

QESITO In quanto il discorso In quanto il discorso G1 In quanto 1a
ormato da SUON1 art1co- sforza razionalmente al STESSA del QESITO
latı In narole, esprimere contenut1 C ontribut|mentali.

studente al modo dell’anımale: al modo del IVAMMMALICO al modo del m atermmatıco
G1 ascolta una CC G1 comprende il discorso del teologo: G1 intulsce
articolata, OINC fanno oli il nella
anımali. STESSA del QESITO

La comunlcazlaone l’utilizzo della lingua nella “{l funzione comparatı-
1a trasmı1issione avvlene nel medium imperfetto della parola vocale, che DONC 1n

relazione l’intelletto de] MAesSTFrO quello dello studente. In QqUESTO 10  —

possibile attendere alcuna SCLIEN IA absoluta 1n quanto l’adeguamento de]l due intel-
letti strutturalmente precarl10, transeuntfe imperfetto. Chi volesse costrulre una

SCIENEIA della comunlicazlone verbale, VVOTO chi persegulsse ”deale della perfetta
ınıta pedagogica ira MAesSTFrO allievo <arehbbe destinato cadere nel paradosso. La
comunlcazlone 10  — esprime COrretitezz4 ne precisione ne verlta.

(‚usano fornisce tal DProposito esemp10 LFrAattiO dall’esperienza quotidiana®?:;
nel AasO 1n Cul C& UMNETO di siudici ascolti candidato che esprima qual
che tutt1 914 NOTO, <«11111S dieit exprimentem praecise eXpressisse, alius
SCIE, alius VEIC, alius luste eTt alius bene»>0 („‚Ostoro 61 pronuncl1ano 1n imanlera simile
aul candidato, infatt] «qul alt aliquem praecise ecte dixisse, vult aliud dicere GQUaIN
alter, qu1 C111 alt VOTC luste Au ene dixisse»>!: CDDULEC L1ESSUNOÖO di quest1 oiudizi

4A / De SCH., A 166, I1ss

Ihid. C< deinde verbum magıstrı S1IC prolatum In Lenens triplicem ordinem. Nam esL ipsum tale VO1-

bum senstibile el sensibilibus LANLUM auribus attıngıtur ET penIitus vocabula ignorantes, Et hic modus
esL bestialitatis. ( )mnes enım bestiae CL} homine Lgnorante vocabula L1°  - iud (QUAI art1cu-
latam attıngunt, Est deinde verbum IDSsum rationale, qula PEI sclentes vocabula attıngıitur. Unde, CL}
solum rat1o0 vocabula Caplat, S1C attıngıitur PEI hominem LANLUM magıstrı el L10: ET bestias. Sed
qula DOTLECSLT. orammatıcus LANLUM attıngere el L1°  - mentem magıstr, qu1 In SC 1 L11OLLC CONCCD-
LUmM mathematicum ve] theologicum nıtitur explicare, habes verbum magıstrı In alio ordine rationale
exsistere. Deinde, quon1am mathematicus AaUuL theologus mentem magıstrı verbo e1us intuetur, VO1-
bum intellectuale hoc elicis tert1l ordinis, quod ger1it broximam similitudinem ment1s magı1istrı>.
De SAapD. 1L, 36, 78$.,} hid., 36, «1n cotidiano experimur>», S11 QqUESTO cr. FLASCH, Nzieccolo
(LUSANO, 94

De SAapD. 1L, 36, 11-12
öl Ihid., äl/,

475475

Andrea Fiamma

C
ontributi

Cusano afferma nel De genesi che vi è un «triplicem ordinem»47 di precisione in 
colui che parla (ovvero il maestro), che corrisponde ai gradi del discorso sensibile, 
razionale e intellettuale; al contempo vi sono tre livelli di comprensione del verbo 
vocale nello studente che ascolta48:

Livello sensibile Livello razionale Livello intellettuale

maestro in quanto il discorso è 
formato da suoni artico-
lati in parole.

in quanto il discorso si 
sforza razionalmente di 
esprimere i contenuti 
mentali.

in quanto è la mente 
stessa del maestro.

studente al modo dell’animale:
si ascolta una voce 
articolata, come fanno gli 
animali.

al modo del grammatico: 
si comprende il discorso.

al modo del matematico 
o del teologo: si intuisce 
il concetto nella mente 
stessa del maestro.

La comunicazione permette l’utilizzo della lingua nella sua funzione comparati-
va: la trasmissione avviene nel medium imperfetto della parola vocale, che pone in 
relazione l’intelletto del maestro e quello dello studente. In questo contesto non è 
possibile attendere alcuna scientia absoluta in quanto l’adeguamento dei due intel-
letti è strutturalmente precario, transeunte e imperfetto. Chi volesse costruire una 
scientia della comunicazione verbale, ovvero chi perseguisse l’ideale della perfetta 
unità pedagogica tra maestro e allievo sarebbe destinato a cadere nel paradosso. La 
comunicazione non esprime correttezza né precisione né verità.

Cusano fornisce a tal proposito un esempio tratto dall’esperienza quotidiana49: 
nel caso in cui un certo numero di giudici ascolti un candidato che esprima un qual-
che concetto a tutti già noto, «unus dicit exprimentem praecise expressisse, alius 
recte, alius vere, alius iuste et alius bene»50. Costoro si pronunciano in maniera simile 
sul candidato, infatti «qui ait aliquem praecise ac recte dixisse, vult aliud dicere quam 
alter, qui eum ait vere ac iuste aut bene dixisse»51; eppure nessuno di questi giudizi 

47	 De gen., c. 4, n. 166, 1ss.
48	 Ibid.: «est deinde verbum magistri sic prolatum in se tenens triplicem ordinem. Nam est ipsum tale ver-

bum sensibile et sensibilibus tantum auribus attingitur per penitus vocabula ignorantes. Et hic modus 
est bestialitatis. Omnes enim bestiae cum homine ignorante vocabula non aliud quam vocem articu-
latam attingunt. Est deinde verbum ipsum rationale, quia per scientes vocabula attingitur. Unde, cum 
solum ratio vocabula capiat, sic attingitur per hominem tantum sermo magistri et non per bestias. Sed 
quia potest grammaticus tantum attingere sermonem et non mentem magistri, qui in sermone concep-
tum mathematicum vel theologicum nititur explicare, habes verbum magistri in alio ordine rationale 
exsistere. Deinde, quoniam mathematicus aut theologus mentem magistri in verbo eius intuetur, ver-
bum intellectuale ex hoc elicis tertii ordinis, quod gerit proximam similitudinem mentis magistri».

49	 De sap. II, n. 36, 9ss.; ibid., n. 36, 13: «in cotidiano experimur». Su questo passo cfr. Flasch, Niccolò 
Cusano, 294.

50	 De sap. II, n. 36, 11-12.
51	 Ibid., n. 37, 1-2.



Ahlcofa ( USaNO ira teologia =]1) Darofa DEdagOgIa

uguale all’altro>2 Ugn siudice esprime 1n differente gu1sa ı] medesimo
inesprimibile di bonta che nella propria ECNTE, di CUul tutt1 suddett] erm1mnı 11E11-

z10nat]ı SO110 immagıne>>.
(‚usano fa peroö OtTAare che V1 SO110 discorsi magg10rmente precıls1 di altri, 'Os1

(G)1R{5 DCL una medesima (8KY2] V1 SO110 nOom1 DIU approprliatı di altrı. Tale scala d
prossimita VOTO manıifesta nelle lingue degli uOomIn1, infatti Ogn1 «Jingua habet
proprliora, alia magıs barbara et remotlora vocabula»>4 Per QqUESTO IMOt1VvoO (‚usano
conclude che 1a ragione 10  — istitulsce nOom1 delle USC «acd placitum»”>,4110141100 _) 1n ognl! s { 1  ( IMOoviImentoao di aVVICINATS1 ı] DIU possibile al LO prec1so. Benche,
dunque, nOom1 S1aNO frutto d Convenzlone, ı] IMOoviImentoao di imposizlione de] LOMNEC

110  - casuale>6- 5 () rappresenta lo sforzo dell’intelletto d adeguarsi alla verıta della
(8NY2] esprimendone una similitudine mediante un <«Certiam rationem>»>7/.

ö52 Ihid., S, 5-/ braecisum L1°  - est aliud 1s1 quod LIEC plus LIEC MINUS. SIC LIEC FfecIum LIEC

LIEC lustum LIEC bonum plus AaUuL MINUS admittunt>.
ö5 Ihid., 358, 1/-19 «DraecIs10 Lo1tur AaUuL rectitudo AaUuL verm_tas AaUuL lustitia AaUL bonitas In hoc mundeo FCDE-

rnbiles SUNLT quaedam barticıpationes talium absolutorum el imagınes, QUALULE illa SUNLT exemplaria>».
54 De5 2, 28, 15-16
ö59 Ihid., 29, 2-3

Ihid., 28, 15-14 <«SUNL enım vocabula IMOLU rati1on1is imposita»,
ö7 Ihid. 28, Aristotele nel De ANIMa evidenzlato l Carattere convenzlonale d arbitrario de]

<<11'  e{ia>»> lommaso nel De neritate OTLa Invece che Qquesta raglone, PEI CUu1 1 impone OC ad
ULla COUOSa, dipende dall’ilmmagine della CSa che C1 1 ftormatıi. Cfr. De verttate, A lommaso ha
lo A salvare ULla naturalitä nel A attribuzione de] OLE Infatti, hoiche l
DuO rappresenNtare adeguatamente la COUOSa, allora anche l L1LOINE, che harzialmente attribuito sulla A4SE
de] verbo interlore all’intelletto, DuO hredicare qualcosa dell’essenza della COSaA Infatti ET lomma-

tale verbo Sscaturisce Aalla rielaborazione interlore delle modificazion! dell’anima, che PErMELLONO
all’intelletto A COLLOSCCEIC la COUOSa, quando bartıre Aa 6SC LIae le specıle intelligibili, A esprimere la
CUOSa, quando elabora delle definizioni C100 che ha CONOSCIULO: QquESTE definizioni, che COMPDONZSONO

verbo interlore, S()I110O simıili LÜa oli LOMLNI berche S()I10O frutto dell’astrazione delle NOZ10N1 delle COSC
dal CONTEeNUTLO senstbile. (QÜuesto complesso tentatıvo A della naturalitä de] OC Aa
lommaso ha A’altra hrecedente In Aristotele COLILC ha NOTLALO BOTTIN, Filosofia medievale
Aella5 l quale nella Metafistca, In apparente contraddizione C011 l del ParDa naturalia,
sostlene che l OC esprime ’essenza della CSa Sullo stonda A Qquesta discussione mer1to alla C ()11-
venzlionalitä alla naturalitä de] L1OINE, sulla possibilitä che l linguaggi0 designi ’essenza della COUOSa,

| trattı tondamentali de] dibattito sugli universali, che ha al maestr1 al dottori de]
Medioevo A SyiIscerare ULla A hossibili combinazioni soluzioni de] Droblema. partıre
Aa quest1 problemi 1 l celebhre dibattito sugli Universali ne] Medioevo, Cul 1 ScChHELOÖ
molto: ad LÜa i lavori DIu recent1 cfr. O14 cCitato LIBERA, querelle des UNIDEISAUX. De Platon
Ia fin du Moyen Age ( usano lommaso nel tentatıvo A moderare la convenzionalitä de] OC
C011 ULla razionalitäa nell’attribuzione dello SLESSO Juttavla, ben vedere, ( ‚usano 1 In ULla

direzione diversa rispetto lommaso. ( ‚usano Mtiene che ogn1 CSa disponga A OINC naturale, che
le ImMposto Aa DIo Insiteme alla torma. I nostr1 nNOom1I, che S()I10O espressione della NOSIra ragl1one,
S()L110O imprecIsı L1°  - POSSONO riprodurre l OINC naturale, berche quel OI L1°  - ’abbiamo brodotto
no1 Nol CONOSCIAMO C ()I11 brecisione soltanto C100 che abbiamo brodotto. Dunque eONOsSCLIAMO C ()I11 PTE
elsione l NOSITO linguaggi0, L1°  - linguaggio della Natura, che SscrItto Aa DIio Mölelnale DUO soltanto
limitarsıi tormulare CONGELLUFE SU1 Oomı naturali.

476476

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

C
on

tr
ib

ut
i

è uguale all’altro52. Ogni giudice esprime in differente guisa il medesimo concetto 
inesprimibile di bontà che è nella propria mente, di cui tutti i suddetti termini men-
zionati sono immagine53.

Cusano fa però notare che vi sono discorsi maggiormente precisi di altri, così 
come per una medesima cosa vi sono nomi più appropriati di altri. Tale scala di 
prossimità al vero è manifesta nelle lingue degli uomini, infatti ogni «lingua habet 
propriora, alia magis barbara et remotiora vocabula»54. Per questo motivo Cusano 
conclude che la ragione umana non istituisce i nomi delle cose «ad placitum»55, ma 
in ogni suo movimento cerca di avvicinarsi il più possibile al nome preciso. Benché, 
dunque, i nomi siano frutto di convenzione, il movimento di imposizione del nome 
non è casuale56: esso rappresenta lo sforzo dell’intelletto di adeguarsi alla verità della 
cosa esprimendone una similitudine mediante una «certam rationem»57.

52	 Ibid., n. 37, 5-7: «nam praecisum non est aliud nisi quod nec plus nec minus. Sic nec rectum nec verum 
nec iustum nec bonum plus aut minus admittunt».

53	 Ibid., n. 38, 17-19: «praecisio igitur aut rectitudo aut veritas aut iustitia aut bonitas in hoc mundo repe-
ribiles sunt quaedam participationes talium absolutorum et imagines, quarum illa sunt exemplaria».

54	 De mente, c. 2, n. 58, 15-16.
55	 Ibid., n. 59, 2-3.
56	 Ibid., n. 58, 13-14: «sunt enim vocabula motu rationis imposita».
57	 Ibid., n. 58, 14-15. Aristotele nel De anima aveva evidenziato il carattere convenzionale ed arbitrario del 

«nomoteta». Tommaso nel De veritate nota invece che questa ragione, per cui si impone un nome ad 
una cosa, dipende dall’immagine della cosa che ci si è formati. Cfr. De veritate, q. 4, a. 1. Tommaso ha 
lo scopo di salvare una certa naturalità nel processo di attribuzione del nome. Infatti, poiché il concetto 
può rappresentare adeguatamente la cosa, allora anche il nome, che è parzialmente attribuito sulla base 
del verbo interiore all’intelletto, può predicare qualcosa dell’essenza della cosa. Infatti per Tomma-
so tale verbo scaturisce dalla rielaborazione interiore delle modificazioni dell’anima, che permettono 
all’intelletto di conoscere la cosa, quando a partire da esse trae le specie intelligibili, e di esprimere la 
cosa, quando elabora delle definizioni su ciò che ha conosciuto; queste definizioni, che compongono 
il verbo interiore, sono simili tra gli uomini perché sono frutto dell’astrazione delle nozioni delle cose 
dal contenuto sensibile. Questo complesso tentativo di recupero della naturalità del nome proposto da 
Tommaso ha d’altra parte un precedente in Aristotele – come ha notato Bottin, Filosofia medievale 
della mente, 89 –, il quale nella Metafisica, in apparente contraddizione con il testo dei Parva naturalia, 
sostiene che il nome esprime l’essenza della cosa. Sullo sfondo di questa discussione in merito alla con-
venzionalità o alla naturalità del nome, e sulla possibilità che il linguaggio designi l’essenza della cosa, 
emergono i tratti fondamentali del dibattito sugli universali, che ha permesso ai maestri e ai dottori del 
Medioevo di sviscerare una vasta gamma di possibili combinazioni e soluzioni del problema. A partire 
da questi problemi si è generato il celebre dibattito sugli Universali nel Medioevo, su cui si è scritto 
molto; ad es. tra i lavori più recenti cfr. il già citato de Libera, La querelle des universaux. De Platon à 
la fin du Moyen Âge. Cusano segue Tommaso nel tentativo di moderare la convenzionalità del nome 
con una certa razionalità nell’attribuzione dello stesso. Tuttavia, a ben vedere, Cusano si muove in una 
direzione diversa rispetto a Tommaso. Cusano ritiene che ogni cosa disponga di un nome naturale, che 
le è stato imposto da Dio insieme alla forma. I nostri nomi, che sono espressione della nostra ragione, 
sono imprecisi e non possono riprodurre il nome naturale, perché quel nome non l’abbiamo prodotto 
noi. Noi conosciamo con precisione soltanto ciò che abbiamo prodotto. Dunque conosciamo con pre-
cisione il nostro linguaggio, ma non il linguaggio della natura, che è scritto da Dio. L’uomo può soltanto 
limitarsi a formulare congetture sui nomi naturali.



AÄAndrea Famma

(‚usano afferma che 1n ogn1 (8NXY2] Inscr1itto L1LOINEC naturale <«ab ageterno>»>5,
frutto della imposizione astorıca di Adamo>°. Pı precisamente, ı] LOMNEC naturale
viene << () 1DSO un1ıtum, GUO forma inmaterl1a2e advenit, et S1t ftormam adducere
vocabulum>»60 I} L1LOINEC naturale precede Ogn1 LOMNEC attribuito alla (8KY2] dalla ragione

( ‚usano fornisce tal proposito esemp10 di (G)183{° AVVENSA l’imposizione
de]l 1LOINEC ”’Idiota viene presentato da (‚usano nel celehre dialogo OMONIMO menfre
intento scolpire ı] legno fino far 584 1a forma d cucchlaio che esli possle-
de nella menteol. (‚usano afferma che «Jienum rec1plat 11 ab acventu formae»®2, C ontribut|soltanto allorquando <«Orta proportione, 1n GUaA coclearitas resplendet, “cocle-
Ar nomInNnetur»>.

I} LOMNEC “cucchiaio” viene liberamente 1MpOosto dalla ragione Ist1tu1lto
DCI coNvenzlone daj popoli che parlano la lingua latina: Ssimilmente popoli tedeschi,
frances] anglofoni attribuiscono loro nOom1 alla medesima Sa Nessun L1LOINEC AL-
tribuito da]l varlı popoli coglie LOMNEC naturale PreCIsOo, che un1to alla forma de]
cucchiaio. I} L1LLOIMNLC naturale che determina quella proporzlone ormale che latını
chiamano “cucchiaio” impronunciabile 10  — mediante ermine CONCEPItLO nel

di una lingua 11  y CDDULEC y5() «DOST formae acventum 1n omnibus Vartlls
nominibus DCI UASCUMIGUEC natlones varle imposiıt1s relucet»64

I} linguaggio rappresenta le medesime caratteristiche “congetturali” della ONO-

SCC12724 congetturale 11  y 1n quanto DCI esprime l’essenza della (8NXY2] 1n
L1LOINEC COMNSTUO, mentfre DCL l’altro ı] linguaggio vede 1a propria inadeguatezza rispetto
al LOMNEC naturale della (8KY2] che y5() vuole esprimere; purtuttavia tale LOMNEC naturale

1n ogn1 LOMNEC COMNSTUO. Pertanto 1n Ogn1 discorso 11O 61 esprime CO  —

segn1 vocali C100 che 10  — DUO OSSCTC la fonte dell’essere de] penstiero, che
1n ognl! (8KY2] al 1n KWYZI inafferrabile6>

De5 2, 29,
( usano sostlene che l OC naturale delle COSC Imposto Aa Adamo cr. De SCH., A 1/2,
G6-9 «quod Movses pulchre exprimıt, ubi dam SC I] hominem nomiına rebus Imposulsse deseribit el

historiae C AUSAIE nomıInNuUumM Certam SCINDET ratiıonem Insiınuat>». D’episodio sarebhe NAarrato
Pr ACGVUIL,

A0 De5 2, 29, G-7
G1 Un esemp10 simile quello della halla de] De Iudo olobt, cfr. 1, 5Ss

De5 2, 64,
G5 Ihid., 64,

Ihid., 64, G-7
Cir. De 4a8}  S 1, A 14, «has mentales unitates vocalibus S12N1S figurat. Primam quidem altissi-
1ELALIEL simplicissimamque mentem eum nominat, aliam radicalem, nullam briorem SUul1 habens radicem,
intelligentiam appellat, ertlam quadratam, intelligentiae contractionem, anımam V  n finalem
soliditatem STOSSAIT explicatam, L1°  - amplius complicantem, COTDUS CS conNlecturatur>.

A / /477

Andrea Fiamma

C
ontributi

Cusano afferma che in ogni cosa è inscritto un nome naturale «ab aeterno»58, 
frutto della imposizione astorica di Adamo59. Più precisamente, il nome naturale 
viene «eo ipso unitum, quo forma materiae advenit, et verum sit formam adducere 
vocabulum»60. Il nome naturale precede ogni nome attribuito alla cosa dalla ragione 
umana. Cusano fornisce a tal proposito un esempio di come avvenga l’imposizione 
del nome: l’Idiota viene presentato da Cusano nel celebre dialogo omonimo mentre è 
intento a scolpire il legno fino a far emergere la forma di un cucchiaio che egli possie-
de nella mente61. Cusano afferma che «lignum recipiat nomen ab adventu formae»62, 
ovvero soltanto allorquando «orta proportione, in qua coclearitas resplendet, “cocle-
ar” nominetur»63.

Il nome “cucchiaio” viene liberamente imposto dalla ragione umana e istituito 
per convenzione dai popoli che parlano la lingua latina; similmente i popoli tedeschi, 
francesi o anglofoni attribuiscono i loro nomi alla medesima cosa. Nessun nome at-
tribuito dai vari popoli coglie il nome naturale o preciso, che è unito alla forma del 
cucchiaio. Il nome naturale che determina quella proporzione formale che i latini 
chiamano “cucchiaio” è impronunciabile se non mediante un termine concepito nel 
contesto di una lingua umana; eppure esso «post formae adventum in omnibus variis 
nominibus per quascumque nationes varie impositis relucet»64.

Il linguaggio rappresenta le medesime caratteristiche “congetturali” della cono-
scenza congetturale umana, in quanto per un verso esprime l’essenza della cosa in un 
nome congruo, mentre per l’altro il linguaggio vede la propria inadeguatezza rispetto 
al nome naturale della cosa che esso vuole esprimere; purtuttavia tale nome naturale 
è presente in ogni nome congruo. Pertanto in ogni discorso umano si esprime con 
segni vocali ciò che non può essere espresso: la fonte dell’essere e del pensiero, che è 
presente in ogni cosa e al contempo in essa inafferrabile65.

58	 De mente, c. 2, n. 59, 8.
59	 Cusano sostiene che il nome naturale delle cose è stato imposto da Adamo: cfr. De gen., c. 4, n. 172, 

6-9: «quod Moyses pulchre exprimit, ubi Adam seu hominem nomina rebus imposuisse describit et in 
processu historiae causam nominum certam semper rationem insinuat». L’episodio sarebbe narrato in 
Ps. XCVIII, 2 e CXLIV, 3.

60	 De mente, c. 2, n. 59, 6-7.
61	 Un esempio simile è quello della palla del De ludo globi, cfr. I, n. 3ss.
62	 De mente, c. 2, n. 64, 1.
63	 Ibid., n. 64, 1-2.
64	 Ibid., n. 64, 6-7.
65	 Cfr. De con. I, c. 4, n. 14, 1-6: «has mentales unitates vocalibus signis figurat. Primam quidem altissi-

mam simplicissimamque mentem deum nominat, aliam radicalem, nullam priorem sui habens radicem, 
intelligentiam appellat, tertiam quadratam, intelligentiae contractionem, animam vocat, finalem autem 
soliditatem grossam explicatam, non amplius complicantem, corpus esse coniecturatur».



Ahlcofa ( USaNO ira teologia =]1) Darofa DEdagOgIa

Parola d  _ Parola divina

I} linguaggio, 1n quanto prodotto dalla ragione, possiede DCI (usano una STETUFuUra
razionale: 1a ragione STESSAa che, dopo VT 1mpOosto noml, I distingue, I Organızza

IM 2SSOC1LA ira loro. L’uomöo parla secondo diec] gener1 spec1e66, definisce 1a (8KY2] C,
inserendola 1n linguistico, le fornisce SeNSOO/* 61 costrulsce 'OSs1 una

linguistica, 1n Cul Ogn1 LOMNEC secondo una <«Certiam rationem»68.4110141100 _) Tuttavia, DCI ı] fatto che nOom1 delle USC cadono nel molteplice®69, ess] SOL10 inadatti
predicare 1a singolaritä della cOosa/%

Non possibile esprimere 1n imanlera precıisa l’essenza della (8KY2] ALr AaVerso 1a DarQ-
1a parlata7l:; purtuttavla, ı] discorso razionale ’unica vıa congetturale DCL manıifestare
ı] LOMNEC naturale della CUOSd, che 1n SE inesprimibile, CDDUIC celato 1n Ogn1 ermine
discorso. Nel De fiıliatione Detr (‚usano splega che ı] linguaggio 61 s1tu12 strutturalmente
1n questa condizione paradossale, DCL CUul «Omn1a 1g1tur GJUAC effar] DOSSUNT ineffabile
110  - exprimunt, sed OMmMnNIs elocutio ineffabile fatur. Eist en1m 1psum UNUI, (“{ 1

genitor verbi, id OINNE, quod 1n OMnı verbo verbatur, S1C 1n Oomn1 S19N0 s1ignatur»/2,
Tuttavia, DPropri0 perche l’essenza indicibile mediante ı] LOINC, ALICOTLA nel O11-

do capitolo de]l De mmente ( ‚usano sostlene che l’essenza di Ogn1 (8NY2] di Ogn1 pensiero
I9) Oomn1a vocabula rat1onis InNOTIUu imposita ineffabilis 10  — comprehenditur»”):
rebhbe NneCcessarlo LOMNEC intellettuale LOMNEC inesprimibile CO  — 1a VOCS&

Infatti y ut SU vocabulo cadit, 1mMago Est ineffabilis exempli SU1 proprIil et aclae-
quatiı»/4, Questo LOMNEC intellettuale ineffabile 10  — corrisponde L1ESSUNOÖO de]l nOom1
razional; impost] dalla ragione, al risplende 1n OSNUNO di ess] OM loro
pr  (8 inisura adeguata”>,

GG De5 L1, sSs tal pbroposito cfr. anche FLASCH, Nzieccolo (LUSANO, 345

Cir. De5 L1, sSs
G5 Ihid., 28, 14-15
09 Ihid., 28, 16-18 broprlietas vocabulorum rec1plat magıs el MINUS, vocabulum praecısum 1LONO-

Farı>».

Ihid., 28, 12-15 «quemadmodum enım rat1o humana quiditatem OPETUIN dei L1°  - attıngıt, S1C LIEC

vocabulum»>.
71 DYaltra O14 affrontando la dottrina dei segnI1 naturali abbiamo VU moda A COLILNC PEI

( usano l L10: predich! mal la CSa SLTESSA essent1am», bensi SCINDIE accidens>»: cOos1
COLILNC le specle naturali de] colore L10:LTla rappresentazlione della singolarıitä de]
bensi soltanto delle SI1IC pbroprietä, segnI1 convenzlonali, C10€ 1 NOmI, espr1mono oli accidenti della CUOSa,

le SC proprietäa, Cfr. (LOmMbB., D, 1L1lss,: edi anche
{2 De fıl. Det, A {/3,
73 De5 2, 67, x-10
74 Ihid., 67, 10-11
75 Ihid., 68, < 1L1ULIEL est Lo1tur verbum ineffabile, quod esL praecısum OMNIUM UL

475478

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

C
on

tr
ib

ut
i

5. Parola umana e Parola divina

Il linguaggio, in quanto prodotto dalla ragione, possiede per Cusano una struttura 
razionale: è la ragione stessa che, dopo aver imposto i nomi, li distingue, li organizza 
e li associa tra loro. L’uomo parla secondo dieci generi e specie66, definisce la cosa e, 
inserendola in un contesto linguistico, le fornisce un senso67: si costruisce così una 
mappa linguistica, in cui ogni nome è presente secondo una «certam rationem»68. 
Tuttavia, per il fatto che i nomi delle cose cadono nel molteplice69, essi sono inadatti 
a predicare la singolarità della cosa70.

Non è possibile esprimere in maniera precisa l’essenza della cosa attraverso la paro-
la parlata71; purtuttavia, il discorso razionale è l’unica via congetturale per manifestare 
il nome naturale della cosa, che in sé è inesprimibile, eppure celato in ogni termine e 
discorso. Nel De filiatione Dei Cusano spiega che il linguaggio si situa strutturalmente 
in questa condizione paradossale, per cui «omnia igitur quae effari possunt ineffabile 
non exprimunt, sed omnis elocutio ineffabile fatur. Est enim ipsum unum, pater seu 
genitor verbi, id omne, quod in omni verbo verbatur, sic in omni signo signatur»72.

Tuttavia, proprio perché l’essenza è indicibile mediante il nome, ancora nel secon-
do capitolo del De mente Cusano sostiene che l’essenza di ogni cosa e di ogni pensiero 
«per omnia vocabula rationis motu imposita ineffabilis non comprehenditur»73; sa-
rebbe pertanto necessario un nome intellettuale o un nome inesprimibile con la voce. 
Infatti «res, ut sub vocabulo cadit, imago est ineffabilis exempli sui proprii et adae-
quati»74. Questo nome intellettuale e ineffabile non corrisponde a nessuno dei nomi 
razionali imposti dalla ragione, ma al contempo risplende in ognuno di essi come loro 
presupposto e misura adeguata75.

66	 De mente, c. 11, n. 135ss. A tal proposito cfr. anche Flasch, Niccolò Cusano, 345.
67	 Cfr. De mente, c. 11, n. 133ss.
68	 Ibid., n. 58, 14-15.
69	 Ibid., n. 58, 16-18: «cum proprietas vocabulorum recipiat magis et minus, vocabulum praecisum igno-

rari».
70	 Ibid., n. 58, 12-13: «quemadmodum enim ratio humana quiditatem operum dei non attingit, sic nec 

vocabulum».
71	 D’altra parte già affrontando la dottrina dei segni naturali abbiamo avuto modo di osservare come per 

Cusano il segno non predichi mai la cosa stessa «per essentiam», bensì sempre «per accidens»: così 
come le specie naturali del colore rosso non trasmettono la rappresentazione della singolarità del rosso, 
bensì soltanto delle sue proprietà, i segni convenzionali, cioè i nomi, esprimono gli accidenti della cosa, 
ovvero le sue proprietà. Cfr. Comp., c. 5, n. 11ss.; vedi anche sopra.

72	 De fil. Dei, c. 4, n. 73, 3-4.
73	 De mente, c. 2, n. 67, 8-10.
74	 Ibid., n. 67, 10-11.
75	 Ibid., n. 68, 1-6: «unum est igitur verbum ineffabile, quod est praecisum nomen omnium rerum, ut 



AÄAndrea Famma

In tal modo (‚usano introduce ı] tema dell’onnipresenza de]l LOMNEC divino 1n Ogn1
L1LOINEC 1mpOosto dalla ragione OM quell’unico LOMNEC intellettuale ineffabile che ı]
Dr  (8 1n ogn1 nominare/6. Ugn parola detta ondata una parola PCNSATA;

ogn1 parola PeNsata Vive nel Dr  8 della Parola divina: unıca 1n srado di
imporre alle (8NY2] ı] Proprio L1LOINEC naturale. Nell’esperienza de] nomlinare che 61 offre
all’uomo, egli perceplsce 1a 1n SE di u12  ® SpIrlto creat1vo de]l LOINE l’uomo
impone ı] L1LOINEC acl immagıne di DIio, Parola divina, che nel Jal della creazlone ha
dato LOIMNC, 10€e realtä, alla [ONYIN C ontribut|(‚usano F1CONOSCE nel LOMNEC intellettuale quella originarleta della Parola divina
desecritta dal biblico7? talvolta ricorda ı] detto DAasSsanO d Ermete Trismegisto
sull’onnipresenza della STESSAa Parola divina78, menfre nel De docta zgnOorantidal? nel
De genest® nomıina DIio CO  - ı] tetragramma ebraico YHWH questTe tre tradizion]
religiose avrebbero INDIESO, s {  ( modo di vedere, ı] CArattere congetturale de]
linguaggio, incapace di esprimere, mediante 1a propria articolazione razionale, ı] DIEC

Cul (} STESSO fondato$8!: CDPDUIC ogn1 tracdizione ha Saputo intravedere

IMOLU rati1on1is sub vocabulo cadunt. Quod quidem inefftabile omnibus nominibus [ 10 modoa
relucet, qul1a infinita nominabilitas OMNIUM nomiInNuUumM el infinita vocabilitas OMN1IUM OC expressibi-
lium, UL S1C JE81DI S1t ImMmago braecıisi NOMNIS>.
Sull’ineffabilitä divina cfr. ad De DOSSEST, 10, «Oratla SUNLT 24aec Sed S1icut video, LIEC
LIEC 1C5 LIEC quicquam OomnN1IUum, UJUAC creatae magnitudini convenlunt, cOoNvenlenter de deo diceuntur,
CL} differant PEI infinitum>», OPDUTIE De HOH altud, G, 22, 11-19 «sensibile Lo1tur ceaelum L1°  - est
id, quod SL, abh alio AaUuL quid iud caelo, sed abh 1DSO NOn aliud’ ab aliquo, quod vides ante ;11,
qula mMn1a In omnibus est nominibus el OMNIUM nullum Nam eadem ratione, U ratiıonem illam
elum nominarem, eadem ratione iIpsam Lerram nomiınarem U AQUALE el parı de singulis modo Et 1
ratiıonem caeli L1°  - video caelum nominandam, quası Ccausatı L1°  - habeat ;11, S1C ipsum eadem
ratione nullo nommnNe video nominabilem. Non video Lo1tur innominabilem quası nommnNe privatum,

ante LLOTHLELL>.

ff ( usano interpreta l’episodio biblico della caduta della lingua Babele chilave filosofica, mostrando
COLILNC nel diversi (81231| coNnvenzlonaliı che le lingue 1ELAaLle anno alle COSC V1 CONSEIVALA,
benche SCINDIE manlera barzlale, raccla dell’unica C114 lingua A Adamo, che ULla lingua
daji OM1 naturali. Juttavia la lingua A Adamo Oramal impronunciabile PEI ’uomo: soltanto DIio0, In-
fatti, COLLOSCE bronuncla Oomı naturali delle COSEC V1I raccla In QUESTLO anche della dottrina del
«DI1m1 nNOom1> (DrÖta ONÖOMAaLAa) che CSPONEC Platone ne] Cratilo, 422e-424b, In CUu1 un Importanza centrale
viene Ilvestita Aa colui che ud l OMmMe  7 nhoiche In grado A Imitare la delle COSC
combinando ettere sillabe.
De5 S, 69, G-8
Cir. De docta A 1, 24, 76, 1ss., Ove VELLSOLLO c1itat1ı S14 Ermete Irısmegisto S14 l LELTraSTaMMaAa
ebraico. Cfr. De docta A 1, 24, {), L De her., 12, 15, 1LO-12:; De5 3, 69, Cfr.
SCHMO ÄX, /, 16-20 In relazione alle fonti A Qquesta dottrina CSDOSTa Aa ( usano 1 rimanda MOSE
MAIMONIDE, Dux HEULFOVFUHE, 1, G0-62 FISTER E,CKHART, In Exodum ILL, 1L, 23, 3-6)

X{} Cir. De SCH., A 168, <EeL 1nc maxımı myster11l ineftabile dei quod (raec1, qula QUaL-
LUOTLF Hebraicis characteribus seribitur, Tetragrammaton appellant el lehova hrofertur, forte quon1am
esL complicatio OMNIS vocalitatis, inefftabile dieitur, LAMqUAIMM fons IMNIS effabilis verbi quası inefttabilis

Omnı verbo effabili UL resplendeat>».
X] Cir. ad De HOH altud. L0, 36, «L vides quidem IDSsum A  NOn aliud” innominabile, qula

479479

Andrea Fiamma

C
ontributi

In tal modo Cusano introduce il tema dell’onnipresenza del nome divino in ogni 
nome imposto dalla ragione come quell’unico nome intellettuale e ineffabile che è il 
presupposto in ogni nominare76. Ogni parola detta è fondata su una parola pensata; 
ma ogni parola pensata vive nel presupposto della Parola divina: unica in grado di 
imporre alle cosa il proprio nome naturale. Nell’esperienza del nominare che si offre 
all’uomo, egli percepisce la presenza in sé di uno spirito creativo del nome: l’uomo 
impone il nome ad immagine di Dio, Parola divina, che nel fiat della creazione ha 
dato nome, cioè realtà, alla cosa.

Cusano riconosce nel nome intellettuale quella originarietà della Parola divina 
descritta dal testo biblico77 e talvolta ricorda il detto pagano di Ermete Trismegisto 
sull’onnipresenza della stessa Parola divina78, mentre nel De docta ignorantia79 e nel 
De genesi80 nomina Dio con il tetragramma ebraico YHWH: queste e altre tradizioni 
religiose avrebbero compreso, a suo modo di vedere, il carattere congetturale del 
linguaggio, incapace di esprimere, mediante la propria articolazione razionale, il pre-
supposto su cui esso stesso è fondato81; eppure ogni tradizione ha saputo intravedere 

motu rationis sub vocabulo cadunt. Quod quidem ineffabile nomen in omnibus nominibus suo modo 
relucet, quia infinita nominabilitas omnium nominum et infinita vocabilitas omnium voce expressibi-
lium, ut sic omne nomen sit imago praecisi nominis».

76	 Sull’ineffabilità divina cfr. ad es. De possest, n. 10, 1-4: «grata sunt haec. Sed sicut video, nec nomen 
nec res nec quicquam omnium, quae creatae magnitudini conveniunt, convenienter de deo dicuntur, 
cum differant per infinitum», oppure De non aliud, c. 6, n. 22, 11-19: «sensibile igitur caelum non est 
id, quod est, ab alio aut quid aliud a caelo, sed ab ipso ‘non aliud’ ab aliquo, quod vides ante nomen, 
quia omnia in omnibus est nominibus et omnium nullum. Nam eadem ratione, qua rationem illam ca-
elum nominarem, eadem ratione ipsam terram nominarem atque aquam et pari de singulis modo. Et si 
rationem caeli non video caelum nominandam, quasi causa causati non habeat nomen, sic ipsum eadem 
ratione nullo nomine video nominabilem. Non video igitur innominabilem quasi nomine privatum, 
verum ante nomen».

77	 Cusano interpreta l’episodio biblico della caduta della lingua a Babele in chiave filosofica, mostrando 
come nei diversi nomi convenzionali che le lingue umane danno alle cose vi è comunque conservata, 
benché sempre in maniera parziale, traccia dell’unica vera lingua di Adamo, che è una lingua composta 
dai nomi naturali. Tuttavia la lingua di Adamo è oramai impronunciabile per l’uomo: soltanto Dio, in-
fatti, conosce e pronuncia i nomi naturali delle cose. Vi è traccia in questo passo anche della dottrina dei 
«primi nomi» (próta onómata) che espone Platone nel Cratilo, 422e-424b, in cui un’importanza centrale 
viene rivestita da colui che “dà il nome” o nomoteta, poiché è in grado di imitare la sostanza delle cose 
combinando lettere e sillabe.

78	 De mente, c. 3, n. 69, 6-8.
79	 Cfr. De docta ign. I, c. 24, n. 76, 1ss., dove vengono citati sia Ermete Trismegisto sia il tetragramma 

ebraico. Cfr. De docta ign. I, c. 24, n. 75, 1-4; De ber., c. 12, n. 13, 10-12; De mente, c. 3, n. 69, 6-8. Cfr. 
Sermo XX, n. 7, 16-20. In relazione alle fonti di questa dottrina esposta da Cusano si rimanda a Mosè 
Maimonide, Dux neutrorum, I, 60-62 e Meister Eckhart, In Exodum III, 19 (LW II, 25, 3-6).

80	 Cfr. De gen., c. 4, n. 168, 1-5: «et hinc maximi mysterii ineffabile dei nomen, quod Graeci, quia quat-
tuor Hebraicis characteribus scribitur, Tetragrammaton appellant et Iehova profertur, forte quoniam 
est complicatio omnis vocalitatis, ineffabile dicitur, tamquam fons omnis effabilis verbi quasi ineffabilis 
in omni verbo effabili ut causa resplendeat».

81	 Cfr. ad es. De non aliud, c. 10, n. 36, 5-9: «tu vides quidem ipsum “non aliud” innominabile, quia 



Ahlcofa ( USaNO ira teologia =]1) Darofa DEdagOgIa

nel linguaggio ı] IMOMmMeEenNTO creat1vo dell’umano 1n CUul 61 dischiude 1a Verlta. Ugn
lingua tende DEerC10 all’unico Verbo divino, che condizione di possibilitä d
ognl! parola detta PeNsata

Conclusione4110141100 _) Nel] contributo Clircoscritta 1a tematıca della parola nella Alosofia
d Nicola (usano. 51 (G)1R{5 DCI (‚usano 1a parola costitulsca ı] tra-
oversale alle dimension!1 dell’umano: quella OICA, DCI CUul la parola VOCC, quella
soclale, DCI Cul 1a parola dialogo: quella pedagogica, DCL Cul 1a parola insegnamen-
C quella psicologica, DCT Cul la parola attıvazlone delle funziloni dell’anima: quella
ConNoscItiva, DCI Cul la parola CONgeELLUrAa sulla ver1ta: infine quella divina, DCL CUul
1a parola lo SpaZ10 DCI la manitfestazione di quell’indicibile Dr  (8 che Dio

(‚usano nella {{l analis] ha IN 1a parola OM STITUMEeNT: DCI 1a COM DIECN-
S10Ne dell’umano DCI l’espressione della “{l creativita: nell’imporre ı] L1LLOIMNLC ad una

(8NY2] l’uomo esper1isce 1a “{l orlgine divina: acl immagıne di DIio nel Genest, l’uomo
«fa (G)183{° Egli ha fatto>>, dona LOMNEC C11SO alle OUOSC Benche ı] linguaggio
OLE DCI (usano dalla funzione razionale dell’anima, y5() oltrepassa SCINDIC 1a di
imenslone psicologica Ainita dell’uome: nel donare LOMNEC l’uomo riluce (G)1R{5 IDA
LMNMdA.GO Det, immagıne Viva d Dio nel mondo.

La teologia della parola elaborata da ( ‚usano all’uomo 110  - soltanto di
Frestare 1n ascolto di Dio, anche di Orlentarsı nella costruzlone delle relazion] U1114-

In particolare 1a parola de]l MaAaestro, 110 divino, DCI (‚usano un parola
che da una originarla relazione CO  - l’allievo C, coltivata nella relazione STESSA,;
conduce entrambi DCI 114110 Dio manu-ducere). La Saplenza, infatti, 110  - 61
impone dall’alto, bens] «srida nelle Dlazze>», (G)1R{5 (usano STESSO SCILlVve nell’omonimeo
libro, 10€ 61 manıifesta nella costruzlone spirituale della relazione tra oli uOMmM1n1.

nullum ad IDSsum attıng1t, CL} Omn1a hraecedat; OTIHLIE id SL, quod SL, IDS1US
barticıpatione; nomIinNatur Lg1tur minıme nominabile. SIC In omnibus imparticipabile bartiıcıpatur>».
Inıgo Bocken, commentando De5 sottolinea che Ar oibt ZWal eine unauflösbare Spannung
zwischen endlichen Namen un dem unendlichen göttlichen Namen diese Spannung Ist. jedoch eın
Charakletervistikum des menschlichen Sprechens selher. Hler schient sich eine SAL1Z un  W:  LE, nicht dia
ektisch tundierbare, Wende vollziehen: der V  - Menschen erfundene Name Ist. Ausdruck des 11C1-

reichbaren un göttlichen Namens, der der unerreichbaren Genauigkeit der Dinge entspricht»: edi
BOCKEN, Friede UN Schöpfungskraft. (LUSANUS, Montatgne Un die Philosophie der KENALSSANCE,

Y AMARKI (cur.) Nicholas of (USd Medieval T’hinker for Fhe Maodern Age, Richmond Z002, 60-76, cftr.
64:; cftr. FIAMMA, H De Pace {1dei di (LUSANO: appello all’unita dei CHISTLANE, Prospettiva Persona
(‚VI 2018) 53()-54

450480

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

C
on

tr
ib

ut
i

nel linguaggio il momento creativo dell’umano in cui si dischiude la Verità. Ogni 
lingua umana tende perciò all’unico Verbo divino, che è condizione di possibilità di 
ogni parola detta e pensata.

Conclusione

Nel presente contributo è stata circoscritta la tematica della parola nella filosofia 
di Nicola Cusano. Si è mostrato come per Cusano la parola costituisca il nesso tra-
sversale alle dimensioni dell’umano: quella corporea, per cui la parola è voce; quella 
sociale, per cui la parola è dialogo; quella pedagogica, per cui la parola è insegnamen-
to; quella psicologica, per cui la parola è attivazione delle funzioni dell’anima; quella 
conoscitiva, per cui la parola è congettura sulla verità; e infine quella divina, per cui 
la parola è lo spazio per la manifestazione di quell’indicibile presupposto che è Dio.

Cusano nella sua analisi ha promosso la parola come strumento per la compren-
sione dell’umano e per l’espressione della sua creatività; nell’imporre il nome ad una 
cosa l’uomo esperisce la sua origine divina: ad immagine di Dio nel Genesi, l’uomo 
«fa come Egli ha fatto», ovvero dona nome e senso alle cose. Benché il linguaggio 
sorga per Cusano dalla funzione razionale dell’anima, esso oltrepassa sempre la di-
mensione psicologica e finita dell’uomo: nel donare un nome l’uomo riluce come viva 
imago Dei, immagine viva di Dio nel mondo.

La teologia della parola elaborata da Cusano permette all’uomo non soltanto di 
restare in ascolto di Dio, ma anche di orientarsi nella costruzione delle relazioni uma-
ne. In particolare la parola del maestro, umano e divino, è per Cusano una parola 
che nasce da una originaria relazione con l’allievo e, coltivata nella relazione stessa, 
conduce entrambi per mano verso Dio (manu-ducere). La Sapienza, infatti, non si 
impone dall’alto, bensì «grida nelle piazze», come Cusano stesso scrive nell’omonimo 
libro, cioè si manifesta nella costruzione spirituale della relazione tra gli uomini.

nullum nomen ad ipsum attingit, cum omnia praecedat; omne nomen tamen id est, quod est, ipsius 
participatione; nominatur igitur minime nominabile. Sic in omnibus imparticipabile participatur». 
Inigo Bocken, commentando il De mente, sottolinea che «es gibt zwar eine unauflösbare Spannung 
zwischen endlichen Namen und dem unendlichen göttlichen Namen – diese Spannung ist jedoch ein 
charakteristikum des menschlichen Sprechens selber. Hier schient sich eine ganz unerwartete, nicht dia-
lektisch fundierbare, Wende zu vollziehen: der von Menschen erfundene Name ist Ausdruck des uner-
reichbaren und göttlichen Namens, der der unerreichbaren Genauigkeit der Dinge entspricht»: vedi 
I. Bocken, Friede und Schöpfungskraft. Cusanus, Montaigne und die Philosophie der Renaissance, in K. 
Yamaki (cur.), Nicholas of Cusa: A Medieval Thinker for the Modern Age, Richmond 2002, 60-76, cfr. 
64; cfr. A. Fiamma, Il De pace fidei di Cusano: un appello all’unità dei cristiani, in Prospettiva Persona 
CVI (2018) 50-54.



AÄAndrea Famma

Rıassunto
I} Sag 910 61 DIODONEC di interpretare le D di Nicola ( ‚usano (1401-1464) alla
luce di una “teologia della parola”, che 61 realizza 1n aspett1 filosoftci, psicologici

pedagogici. Dopo un’analisi della CONCezZloNe cusanlana della parola mediante
tradizionali argoment! psicologici de] Medioevo, 61 procede CO  - V’evidenziare che
DCI ( usano la parola custodisce anzıtutto una dimensione soclale nel dialogo
dagogica nell’insegnamento: 1n quest1 “discors] umanı“ la parola 61 fa immagıine de] C ontribut|
discorso di Verita di DIio Per (‚usano Ogn1 parola tende al Verbo divino:
benche 1ESSUNa parola esprima adeguatamente ı] Verbo STESSO, OSNUNA rnpOosa dl
Lu1 (G)183{° propria inesprimibile condizione di possibilita.

Abstract
The a1mMs the interpretation of the works of Nicholas of usa (1401-1464)
through “theology of word”, which 1s realized 1n philosophical, psychological AN:
pedagogical aSsPECTIS. First of all, the analyses the (usanlan ConNception of the
word related the traditional psychological arguments of the Middle Äge: then
1t emphasizes that, from the (.‚usanlan pomnt of VIEW, the word has important
soc1ial value 1n dialogue and pedagogical 1n teaching; 1n these “human discourses”
the word becomes image of the discourse of Truth of God ( ‚usanus thinks that
VV  M human word tends the divine Word: and although word adequately
DICSSCS the divine ord tself, each EsTSs him his inexpressible condition
of possibility.

451481

Andrea Fiamma

C
ontributi

Riassunto

Il saggio si propone di interpretare le opere di Nicola Cusano (1401-1464) alla 
luce di una “teologia della parola”, che si realizza in aspetti filosofici, psicologici 
e pedagogici. Dopo un’analisi della concezione cusaniana della parola mediante i 
tradizionali argomenti psicologici del Medioevo, si procede con l’evidenziare che 
per Cusano la parola custodisce anzitutto una dimensione sociale nel dialogo e pe-
dagogica nell’insegnamento; in questi “discorsi umani” la parola si fa immagine del 
discorso di Verità di Dio. Per Cusano ogni parola umana tende al Verbo divino; e 
benché nessuna parola esprima adeguatamente il Verbo stesso, ognuna riposa su di 
Lui come propria inesprimibile condizione di possibilità.

Abstract

The paper aims to the interpretation of the works of Nicholas of Cusa (1401-1464) 
through a “theology of word”, which is realized in philosophical, psychological and 
pedagogical aspects. First of all, the paper analyses the Cusanian conception of the 
word related to the traditional psychological arguments of the Middle Age; then 
it emphasizes that, from the Cusanian point of view, the word has an important 
social value in dialogue and pedagogical in teaching; in these “human discourses” 
the word becomes an image of the discourse of Truth of God. Cusanus thinks that 
every human word tends to the divine Word; and although no word adequately ex-
presses the divine Word itself, each rests on him as his own inexpressible condition 
of possibility.


