Contributi RTLU XXV (3/2020) 467-481

Nicola Cusano tra teologia della parola
e pedagogia

Andrea Fiamma*

Introduzione

La disputa sugli universali ha segnato la filosofia delle Universita sin dalle sue
originil. Nei principali centri universitari europei erano difatti affrontate numerose
questioni in merito alla capacita della parola umana di predicare la cosa reale (res) nei
nomi; faceva inoltre problema la qualita del rapporto tra la realta designata dal nome,
il nome stesso e i concetti “universali” ad essi corrispondenti2. La posizione filosofica
che di volta in volta i maestri assumevano nel tentativo di fornire risposte coerenti
a tali quaestiones portava con sé implicazioni di carattere teologico e politico, che &
possibile comprendere alla luce della complessa struttura delle Universita medievali.

A partire dal XTII secolo si assisteva inoltre in tutta Europa ad una progressi-
va polarizzazione di concezioni filosofiche ed interessi politici, che riguardavano sia
le autorita vescovili, preposte al controllo dottrinale delle Universita, sia gli Ordini
mendicanti, i quali, tramite i maestri che vi appartenevano, soffiavano sul vento della
competizione: nascevano cosi, nell’agone della disputa accademica, le scuole o vzze.
Le antiche controversie filosofiche, come la predetta disputa sugli universali, si arric-
chivano dunque di ragionamenti a tutto tondo, che chiamavano in gioco le considera-
zioni pit disparate in materia di teologia, pedagogia e di opportunita politica.

Dottore di ricerca in filosofia (Universita di Chieti) e in teologia (Université de Lorraine), https://
independentresearcher.academia.edu/AndreaFiamma. E-mail: andrea.fiamma@hotmail.it.

1 Cfr. ad es. A. DE LIBERA, La querelle des universaux. De Platon d la fin du Moyen Age, Paris 1996; tr. it.
a cura di R. Chiaradonna, I/ problema degli Universali da Platone alla fine del Medioevo, Firenze 1999.

2 Su questo tema si veda il primo capitolo, intitolato «I nomi delle cose: concetti, parole e segni scritti»,
del libro di F. BOTTIN, Filosofia medievale della mente (Subsidia Mediaevalia Patavina 7), Padova 2005,
17-167.

467



=
>
o
=
=
c
o
o

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

Nicola Cusano (1 1464), cardinale della Chiesa, matematico e filosofo, & noto
alla storiografia recente per aver voltato pagina rispetto alla tradizione universitaria3,
contraddistinta da uno stile “verboso”, da eccessivi formalismi e dalle lunghe raccolte
di quaestiones: egli, nell’opera Idiota, propone un modello alternativo di educazione,
che si fonda sulla «dotta ignoranza» e percio sulla vera sapientia, e promuove cosi
un ripensamento della figura del maestro: né un logico, né un professionista delle
dispute — «Liberaci, o Signore, dai dialettici», scrive in una sua nota opera# —, bensi
un nuovo Socrate cristiano, che recuperi il valore umano e sapienziale della Parolas.

Si presenta nelle pagine che seguono uno studio interdisciplinare sulla tematica
della Parola nelle opere di Nicola Cusano, intesa come quello spazio in cui si con-
cretizza il nostro rapporto con la Verita; viene esaminata in primo luogo la parola in
quanto prodotto della nostra ragione e dunque strumento del linguaggio dell'uomo
che esprime i propri pensieri; in seguito si analizza la parola secondo le diverse acce-
zioni psicologiche, sociali e pedagogiche — la parola del maestro — elaborate da Cusa-
no stesso, per poi affrontare, infine, la parola come quel momento in cui si dischiude
all'uomo la presenza divina.

1. Parola e anima razionale

Nicola Cusano afferma, nei suoi scritti, che I’espressione piti alta delle facolta co-
noscitive dell'uomo consiste nella produzione del linguaggio, che gli permette sia di
dare un nome a ci6 che ha dinanzi, sia di aprire un canale di comunicazione con i suoi
simili6. L attivita linguistica connota a tal punto la struttura cognitiva dell'uomo da

3 Sugli studi universitari di Cusano cfr. ad es. G. FEDERICI VESCOVINI, Cusanus und das wissenschaftliche
Studium in Padua zu Beginn des 15. Jabhrbunderts, in Nicolaus Cusanus zwischen Deutschland und Itali-
en. Beitrige eines deutsch-italienischen Symposiums in der Villa Vigoni, hg. von M. Thurner, Miinchen
2002, 93-114; tr. it. Cusano e lo studio scientifico di Padova agli inizi del XV secolo, in Filosofia e scienze.
Studi in onore di Girolamo Cotroneo, vol. IV, a cura di G. Gembillo, Roma 2005, 223-240; A. FIAMMA,
Nicolaus Cusanus and the University Philosophy: Paris, Cologne and Leuven, in H. SCHWAETZER — M..-A.
VANNIER, Nekolaus von Kues: Die GrofSregion als Denk- und Lebensraum (Texte und Studien zur Euro-
paischen Geistesgeschichte - Reihe B 20), Minster 2019, 89-100.

4 Apologia doctae ignorantiae, n. 31, 3: «a dialecticis libera nos, Domine».

5 A, Fiamma, Nicola Cusano da Colonia a Roma (1425-1450). Universita, politica e umanesino nel giovane
Cusano (Texte und Studien zur Europiischen Geistesgeschichte - Reihe B 19), Miinster 2019, in part.
265s.

6 De mente, c.2,n.58,12; cfr. K. FLASCH, Nzkolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung. Vorlesungen
zur Einfiibrung in seine Philosophie, Frankfurt am Main 1998, tr. it. Niccolo Cusano. Lezioni introduttive
a un’analisi genetica del suo pensiero, a cura di T. Cavallo, Torino 2011, 345.

468



Andrea Fiamma

essere per lui come un “sesto senso”7: ¢ il linguaggio che ci definisce in quanto uomini
e che ci fonda nella nostra identita personale. Per questo motivo — spiega Cusano nel
Compendium — «nulla etiam naturalior ars faciliorque est homini quam dicendi, cum
illa nullus perfectus homo careat»8.

1l linguaggio, piti nello specifico, ¢ connesso all’anima razionale?; infatti tutto cio
che si puo pensare con la ragione si puo anche esprimere con le parolel0, Tra le fun-
zioni dell’attivita linguistica bisogna considerare con particolare attenzione il nomina-
re: ognuno puod infatti attribuire un nome a cio che lo circonda, donando ad una cosa
un senso che essa non possiede in natura. Cosi, poiché ognuno di noi puod formulare
un nome diverso, di una medesima cosa si possono dare vari nomi, tanti quanti sono
gli uomini che la nominano. L’uomo ha cosi stabilito per convenzione taluni nomi o
parole allo scopo di designare le cose, fino a formare una lingua complessa di segnill.

I nomi sono pertanto segni convenzionalil? e si trasmettono tra gli uomini non in
maniera naturale!3, bensi mediante «arte aut doctrina»!4. Gli uomini hanno sviluppa-
to I'arte del dire, articolata dalla grammatica e perfezionata con la dialettical> e con
la retorical®: essa consente la comprensione reciproca e la trasmissione della lingua

7 Sermo CLXXIV, n. 2, 23-24: «quidam vir religiosus dicebat esse sensum sextum, et ipsum nominavit
affatum». Il riferimento ¢ a RAYMONDI LULLI De virtute veniali, c. 6 (CCContMed 80, 245, 1. 438).

8 Comp., c.3,1n.6,16-18.
9 Cfr. De docta ign., 1, 24,74, 10-12.
10 Sermo CLXXIV, n. 2, 25: «nam de omnibus quae concipimus loquimur».

11 ARISTOTELIS De interpretatione, 2, 16a19-29. Cfr. su questo tema G. SADUN BORDONI, Linguaggio e
realta in Aristotele, Bari-Roma 1994, in part. 53-60; D. QUARANTOTTO, Aristotele sulla naturalita e
convenzionalita del linguaggio, in Elenchos XXVI/1 (2005) 139-159.

12 Comp., c. 2,n. 5, 2: 1 nomi sono stabiliti «ex instituto».

13 Cusano nel Compendium menziona la dottrina della lingua originaria che sarebbe stata parlata da Ada-
mo; essa comprendeva tutte le lingue: cfr. 7bzd., n. 6, 10-16: «omnes enim linguae humanae sunt ex pri-
ma illa parentis nostri Adae, scilicet hominis, lingua. Et sicut non est lingua, quam homo non intelligat,
ita et Adam, qui idem quod homo, nullam, si audiret, ignoraret. Ipse enim vocabula legitur imposuisse.
Ideo nullum cuiusque linguae vocabulum ab alio fuit originaliter institutum. Nec de Adam mirandum,
cum certum sit dono dei multos linguarum omnium peritiam subito habuisse».

14 Jhid., n. 5, 10.

15 Sulla dialettica come espressione del moto della ragione cfr. ad. es. De con. 11, c. 2, n. 84, 1ss.: «ita qui-
dem rationalis discursus scientiae, quae dialectica dicitur, ad quandam ducitur rationis necessitatem.
Dum enim complicativa unitas, quae est et universalitas, in alteritate explicatur, rationabiliter ex com-
plicative noto explicative ignotum attingitur, alioquin in telligentia non esset in ratione rationabiliter, et
unitas non esset in numero numeraliter seu in alteritate alterabiliter, et nihil omnium esset. [...] Ratio
autem hanc unicam artem discursivam in quaternaria alteritate explicat. Quattuor enim dicit propo-
sitionum quantitates, quattuor modificationes, quattuor syllogisticas figuras, et ita de reliquis. Nec est
aliud logica quam ars, in qua rationis vis explicatur. Naturaliter igitur ratione vigentes hac arte pollent».

16 Cusano cita spesso insieme grammatica e retorica quali arti prodotte dall’anima razionale, ad es. cfr. De
con. 11, ¢. 2,n. 86, 12-13: «ita quidem de logica sensibili, rationali et intellectuali, ita de rhetorica, ita de

469

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

stessa. D’altra parte non vi sarebbe comunicazione se I'arte di decodificare i segni
linguistici non fosse insita nella natura umana. Difatti «pueros, quam cito fari possunt
[cioé quando sopraggiunge in loro I'anima razionale], artis dicendi capaces videmus,
quia prima et magis necessaria ad bene essendum scientia»17.

Gli animali, che invece non posseggono alcuna arte del dire, sono comunque in
grado di codificare e decodificare un sistema di segni: ad esempio «gallus enim alia
voce convocat gallinas, dum invenit pastum, et alia de milvo, quem ex umbra prae-
sentem percipit, eas avisat, ut fugiant»18. Non bisogna pero confondere questo gene-
re di comunicazione, che obbedisce alla meccanica dei segni e che avviene al livello
dell’anima sensitiva, con il linguaggio umano, che ¢& sia un prodotto delle strutture
cognitive, che sono naturali, sia dell’arte umanal”.

La capacita di nominare e connettere tra loro segni fino a formare una lingua
complessa scaturisce per Cusano dall’esercizio virtuoso della ragione ed ¢ dunque
un prodotto della natura; invece la scelta stessa dei nomi e le costruzioni gramma-
ticali, retoriche e culturali connesse alla lingua sono convenzionali e sono prodotto
dell’arte. Natura e artificialita non sono concepite da Cusano come I'una contrappo-
sta all’altra; anzi, 'arte imita la natura creando relazioni tra le cose e in questo suo
esercizio la porta a perfezione20.

grammatica, si libet, agas»; cfr. De ven. Dei, n. 88, 7-10: «<non enim scimus omnia, quae per hominem
sciri possunt. Tu enim non es grammaticus, rhetor, logicus, philosophus, mathematicus, theologus,
mechanicus et talia omnia, quae tamen, cum sis homo, fieri potes»; e soprattutto De gez. n. 186, 8-10,
dove nomina le arti del quadrivio: «quemadmodum doctor, qui et scholarum rector, per alium praeest
submonitorem grammaticae scholae, per alium rhetoricae, per alium logicae, per alium mathematicae».
Cfr. anche De sap. I, n. 27, 2, in cui sostiene che la sapienza non si trova «in arte oratoria aut in volu-
minibus magnis».

17 Comp. c. 3, n. 6, 6-7.
18 Ibid.,c.2,n.4,3-5.

19 Sinota in questo passo una critica di Cusano a quanto scrive Aristotele nel De interpretatione, e cioé che
la differenza principale tra il linguaggio degli uomini e quello degli animali & che il primo possiede una
certa convenzionalita e una articolazione in messaggi complessi. L'esempio fornito da Cusano si oppone
esplicitamente a questa prospettiva, poiché mostra come tra il gallo e la gallina avvenga una comunica-
zione articolata, al punto che 'uno sa distinguere diversi generi di messaggi provenienti dall’altro. La
ragione di questa critica, come vedremo a breve, risiede nel fatto che mentre per Aristotele il linguaggio
¢ un puro prodotto convenzionale, che non ha alcuna relazione con la denotazione naturale dell’og-
getto, per Cusano, al contrario, ogni nome possiede in sé un riflesso nel nome naturale della cosa. Cfr.
ARISTOTELIS De anima 119, 420b28-32.

20 Cfr. De docta ign. 11, c. 1, n. 94, 11; De ludo globi 1, n. 7, 6-9; Comp. c. 9, n. 27, 6-9. Non & possibile
sviluppare in questa sede tale nozione. Cfr. a tal proposito il volume Ars imitatur naturam. Transforma-
tionen eines Paradigmas menschlicher Kreativitit im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit, hg. von A.
Moritz — E.-B. Stammkotter, Miinster 2009.

470



Andrea Fiamma

2. La parola parlata

Cusano descrive le dinamiche fisiologiche e psicologiche che dirigono la forma-
zione dei discorsi verbali in numerose opere2l. Ad esempio nel De filiatione Dei Ia-
nalisi del funzionamento del corpo umano, che mediante la bocca articola il suono di
segni convenzionali, e dell’anima razionale, che decodifica quei segni, viene presenta-
ta mediante la metafora della comunicazione verbale tra un maestro e un discente?2,
Cusano mostra che la capacita di esprimere un discorso non ¢ di per sé sufficiente a
determinare il successo della comunicazione stessa; bisogna infatti che il maestro e il
discente accordino i loro intelletti mediante lo strumento della parola parlata.

Cusano nota che proprio nel momento in cui il maestro intende trasmettere con-
tenuti agli studenti, il suo intelletto «movetur, ut ad similitudinem sui uniat alios»23.
L’intelletto agisce infatti per somiglianza, sia nel caso della conoscenza di una cosa a
lui esterna sia nella trasmissione e ricezione dei segni convenzionali attraverso la pa-
rola. La adaequatio intellectus ad intellectum & precisamente, per Cusano, I’attivita di
decodifica e codifica dei contenuti dei nomi e delle parole che avviene ogniqualvolta
un maestro e uno studente stiano discutendo tra loro. Il #edium che permette I’ade-
guamento degli intelletti ¢ quel passaggio fisico delle specie verbali attraverso i suoni
articolati mediante la bocca e ricevuti attraverso I’apparato uditivo.

I contenuti di queste specie sono i concetti verbali del maestro, cio¢ la sua oratio
mentalis24. Seguendo la traccia di Agostino2>, Cusano spiega che il maestro, «quo-

21 Cfr. ad es. De docta ign. 111, c. 5, n. 210.
22 De fil. Dei, c. 4, n. 74-75. Cfr. De gen., c. 4, n. 165ss.
2 De fil. Dei, c. 4,n. 74, 3-4.

24 Questa tripartizione del linguaggio in parlato (oratio vocalis), interiore (oratio mentalis) e scritto (oratio
scripta), del tutto assente in Aristotele, proviene da Boezio: cfr. BOTTIN, Filosofia medievale della mente,
38-46. Bottin sottolinea I'apporto filosofico di Boezio al De interpretatione di Aristotele, poiché egli
avrebbe offerto «un sostegno ontologico certamente irreperibile in Aristotele» all’affermazione secon-
do cui la ricezione delle specie che determinano la formazione di un concetto mentale — e da esso nasce
il linguaggio — avviene allo stesso modo in tutti gli uomini, sicché un greco, un romano e un barbaro
vedono il medesimo cavallo — benché essi, a causa della convenzionalita del linguaggio, lo nominino
in maniera diversa. In Boezio nasce cosi I'idea che vi sia un linguaggio interiore che ¢ universale per-
ché corrisponde ad una struttura oggettiva della percezione; tale nozione di oratio mentalis, come di
una lingua concettuale condivisa da tutti gli uomini, ha avuto un’influenza decisiva nel Medioevo, in
particolar modo nel nominalismo, come ha mostrato C. PANACCIO, Le discours intérieur. De Platon i
Guillaume d’Ockham, Paris 1999. Anche Agostino, seppur in maniera del tutto indipendente da Ari-
stotele, ha presentato 'ipotesi di un linguaggio interiore che fosse universale e indipendente dalla sua
espressione in una lingua umana. Tuttavia in Agostino I'origine del linguaggio non ¢, come per Boezio,
nella comune impressione sensibile (o passione dell’anima), bensi nella comune formulazione di con-
cetti interiori (verbum mentis); cfr. nota successiva.

25 Per Agostino nel contesto della comunicazione si pud affermare che il verbo vocale ¢ come I’anima,
mentre il suono della voce o I'inchiostro della scrittura sono come il corpo, vedi De quant. an.,n. 13,22,

471

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

niam autem non potest nisi per sensibilia signa intrare in mentem, attrahit aérem et
ex eo vocem format, quam varie informat et exprimit, ut sic mentes discipulorum
elevet ad magisterii aequalitatem»26, Pertanto anche la formulazione del suono vo-
cale avviene secondo similitudine. Il maestro si sforza di affinare il «verbo vocale»
rendendolo simile al «verbo mentale» che ¢& nel proprio intelletto. La lingua e la gola
si contraggono ed il primo viene modellato ad immagine del secondo. Un riferimen-
to a tale dinamica si trova nel De docta ignorantia?’, quando Cusano sostiene che il
maestro non ha altro modo di comunicare il proprio pensiero agli studenti se non vi
«induat sensibilem figuram»28.

La comunicazione avviene «per spiritum naturalem doctoris»: il maestro inspi-
ra l'aria e «adaptat vocalem figuram mentali verbo convenientem, cui taliter ipsum
verbum unit, ut vox ipsa in ipso verbo subsistat»29, A proposito di questo spirito
naturale, nel De genesi Cusano spiega che nell’'uomo ¢ presente «quandam virtutem
[...] spirativam»30 che presiede «motus linguae, labiorum et aliorum instrumentorum
prodire necesse est, ut sit vocale verbum»31, Il compito precipuo di questo spirito &
di muovere «instrumenta ad eandem intentionem proferentis»32. Tale assimilazione
avviene sulla base di un corpo diafano, cioé I'aria, e della specie del suono, che tra-
smette le forme delle parole.

3. Dal silenzio alla voce

Cusano nel De genesi afferma che I’azione del parlare consiste essa stessa in un
movimento di adaequatio. La formulazione della parola vocale ¢ dal suo punto di vista
un atto in cui il maestro «silentium ad vocem in similitudinem sui conceptus vocat et

Nel verbo, come nell’anima, viene condensata I’essenza formale della cosa che viene comunicata (cfr.
De trin. VIII, c. 6, n. 9). Tuttavia per Agostino la vera questione da porre nell’analisi del linguaggio &
capire come individuare, nell'immagine del verbo vocale, la sua origine interiore, ciog il verbum mentis
(o cordis). Infatti soltanto il linguaggio interiore della mente ha accesso alla verita delle cose esterne
(cfr. De doctrina christiana 1, 12). Sulla metafora del maestro, cfr. AUGUSTINI HIPPONENSIS De zagistro,
12, 40.

26 De fil. Dei, c. 4, n. 74, 6-9.

21" De docta ign., 111, c. 5, n. 210.
28 Ibid., n. 210, 5.

29 Ibid., n. 210, 6-9.

30 De genesi, c. 4,n. 167, 1-2.

31 Ibid., n. 167,2-3.

32 Ibid., n. 167, 5-6.

472



Andrea Fiamma

surgit silentium in assimilatione conceptus»33. Cosi come il verbo vocale si assimila a
quello mentale, nella formulazione della parola parlata il silenzio si assimila al verbo
vocale, che a sua volta porta con sé le specie del verbo mentale: il silenzio procede
«per gradus de confuso sono in discretam articularem vocem»34, diventa suono e poi
parola e infine discorso.

Quando I'uvomo manifesta I'intenzione di esprimere il proprio concetto in una
parola, per prima cosa «oritur sonus, quasi vocis possibilitas, ut sic possibilitas quae
sonus nec sit silentium nec vox formata sed formabilis»3>. Le specie del suono ven-
gono raffinate sempre pil, presentando una forma via via meno confusa: cosi dai
suoni emergono gli elementi del linguaggio, poi le sillabe, poi le parole e i discorsi
completi36, Chi parla non si limita soltanto ad imprimere al proprio discorso i conte-
nuti nozionali trasmessi nel verbo vocale ad immagine del verbo mentale; infatti «in
tali quidem expressione doctrinae magistri resplendet affectus magistri»37. In altri
termini, nel verbo vocale, oltre all’zntelletto, emerge anche la volonta del parlante,
che si rintraccia «in pronuntiatione, et varie quidem secundum varios exprimendi
modos»38.

1l tono della voce e I'accento con cui si pronunciano le parole non sono per Cusa-
no caratteristiche accessorie della comunicazione; esse manifestano invece in maniera
sensibile le affezioni del maestro: nella parola parlata si esprimono l'intelletto e la
volonta del maestro, che sono rintracciabili sia sul piano dei contenuti del discor-
so (specie) sia su quello della parola parlata (materiale); nonostante cio, la suddetta
manifestazione avviene pur sempre in maniera non adeguata39, come insegna la re-
gola della dotta ignoranza: ogni possibile verbo mentale cade nel piti e nel meno, e
pertanto esso, in quanto finito e limitato, non pud mai esprimere in maniera precisa
I'intelletto e la volonta che sono nel verbo mentale del maestro.

Le medesime difficolta si trovano dalla parte di chi ascolta. Nel De beryllo Cusano
sottolinea che chi ascolta puo accedere alla volonta di chi parla, che ¢ spirituale, sol-

35 Ibid., n. 165, 8-9.
34 Ibid., n. 165, 12.
55 Ibid., n. 165, 15-17.

36 Ibid., n. 165, 17-18: «oriuntur elementa de confuso sono, post combinatio elementorum in syllabas,
syllabarum in dictiones, dictionum in orationem».

37 De filiatione Dei, c. 4,n. 75, 1-2.
38 1bid.,n. 75, 3-4.

39 Cfr. ibid., n. 75, 5-12: «<neque omnes modi pronuntiationis attingunt affectum, cum tantus sit, quod suf-
ficienter pronuntiari non possit, neque omnes modi orationum attingunt conceptum, qui est inexpressi-
bilis fecunditatis, cum sit ars magisterii, neque oratio et pronuntiatio cum omnibus modis possibilibus
exprimere possunt magisterium ipsum intellectuale, quamquam non aliud in omni oratione exsistat aut
significetur quam sui ipsius manifestatio ad finem transformationis in simile magisterium».

473

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

tanto attraverso il verbo vocale, che pero ¢ materiale#0. La ragione di chi ascolta deve
cosi sforzarsi di intendere I'intelletto e la volonta di chi parla a partire dalle «sensus
species sensibiles»41; egli deve infatti semplificare le specie percepite «quantum fieri
potest»#2, finché non divengano fantasmi sottili e non rivelino «intentionem condi-
toris intellectus»®. Pertanto chi parla non ha altro modo per manifestare la propria
volonta e il proprio intelletto se non affidarne I'immagine ad una espressione vocale,
che non puo essere precisa, al contempo anche chi ascolta deve trarre dalle specie
sensibili la traccia del loro «intelletto creatore»#4.

4. Comunicazione e pedagogia

Comunicare ¢ per Cusano conoscere mediante segni: le specie naturali del ros-
SO sono percepite attraverso la vista, mentre le specie convenzionali dei nomi si ap-
prendono nell’udito. La conoscenza ha bisogno di una parola (formale) e dell’aria
materiale (corporea) per essere espressa nel verbo vocale e per essere ricevuta da chi
ascolta secondo un processo di similitudine o adaequatio. La lingua stessa, in quanto
prodotta dalla ragione — la quale si muove tra il piti e il meno —, possiede una minore
0 maggiore capacita, a seconda dei casi, di predicare la cosa e/o di apprenderla.

Una volta che chi ascolta percepisce le specie individuali e particolari nel verbo
vocale o parola, la sua ragione deve rappresentarsele (phantasma) e cosi astrarre un
contenuto formale e universale®>. Nella ragione dell’ascoltatore la conoscenza torna
pertanto ad essere spirituale, formale e universale nonostante sia stata comunicata
come materiale, individuale e particolare. La comunicazione non pud mai fornire
precisione, perché dalla parte sia di chi parla sia di chi ascolta essa avviene mediante
specie sensibili che cadono sotto il piti e il meno4e.

40 De ber., c. 31, n. 54, 5: «intentionem loquentis».
41 Ibid., n. 54, 6.

42 Ibid.

43 1bid.,n.54,7-12.

44 Thid., n. 54, 15-16: «est autem intentionis causa manifestatio; intendit enim se sic manifestare ipse
loquens seu conditor intellectus».

45 Cfr. A. FIAMMA, Der menschliche Geist und die Universalienbegriffe bei Nikolaus von Kues. Eine ein-
fiihrende Themenskizze, in C. STROEBELE (hg.), Singularitit und Universalitit in: Denken des Cusanus,
Regensburg 2015, 53-71.

46 A. BONETTI, La ricerca metafisica nel pensiero di Nicolo Cusano, Brescia 1973, 18: «Se esaminiamo col
Cusano gli elementi e le leggi del discorso razionale, osserviamo che la proporzione, su cui si fonda il
discorso della ragione, implica convenientia in aliguo uno, ma anche 'alterita dei termini del discorso
e quindi il loro limite e 'impossibilita di una loro piena identificazione e risoluzione in unita. Da cid
segue I'infinita delle mediazioni del discorso razionale».

474



Andrea Fiamma

Cusano afferma nel De genesi che vi & un «triplicem ordinem»47 di precisione in
colui che parla (ovvero il maestro), che corrisponde ai gradi del discorso sensibile,
razionale e intellettuale; al contempo vi sono tre livelli di comprensione del verbo
vocale nello studente che ascolta4s:

LIVELLO SENSIBILE

LIVELLO RAZIONALE

LIVELLO INTELLETTUALE

si ascolta una voce
articolata, come fanno gli
animali.

si comprende il discorso.

maestro | in quanto il discorso & in quanto il discorsosi  |in quanto ¢ la mente
formato da suoni artico- | sforza razionalmente di | stessa del maestro.
lati in parole. esprimere i contenuti
mentali.
studente | al modo dell’animale: al modo del gramzmatico: | al modo del matematico

o del zeologo: si intuisce
il concetto nella mente
stessa del maestro.

La comunicazione permette I'utilizzo della lingua nella sua funzione comparati-
va: la trasmissione avviene nel medium imperfetto della parola vocale, che pone in
relazione 'intelletto del maestro e quello dello studente. In questo contesto non &
possibile attendere alcuna scientia absoluta in quanto I'adeguamento dei due intel-
letti & strutturalmente precario, transeunte e imperfetto. Chi volesse costruire una
scientia della comunicazione verbale, ovvero chi perseguisse I'ideale della perfetta
unita pedagogica tra maestro e allievo sarebbe destinato a cadere nel paradosso. La
comunicazione non esprime correttezza né precisione né verita.

Cusano fornisce a tal proposito un esempio tratto dall’esperienza quotidiana4®:
nel caso in cui un certo numero di giudici ascolti un candidato che esprima un qual-
che concetto a tutti gia noto, «unus dicit exprimentem praecise expressisse, alius
recte, alius vere, alius iuste et alius bene»?0. Costoro si pronunciano in maniera simile
sul candidato, infatti «qui ait aliquem praecise ac recte dixisse, vult aliud dicere quam
alter, qui eum ait vere ac iuste aut bene dixisse»1; eppure nessuno di questi giudizi

De gen., c. 4, n. 166, 1ss.

48 Ibid.: «est deinde verbum magistri sic prolatum in se tenens triplicem ordinem. Nam est ipsum tale ver-
bum sensibile et sensibilibus tantum auribus attingitur per penitus vocabula ignorantes. Et hic modus
est bestialitatis. Omnes enim bestiae cum homine ignorante vocabula non aliud quam vocem articu-
latam attingunt. Est deinde verbum ipsum rationale, quia per scientes vocabula attingitur. Unde, cum
solum ratio vocabula capiat, sic attingitur per hominem tantum sermo magistri et non per bestias. Sed
quia potest grammaticus tantum attingere sermonem et non mentem magistri, qui in sermone concep-
tum mathematicum vel theologicum nititur explicare, habes verbum magistri in alio ordine rationale
exsistere. Deinde, quoniam mathematicus aut theologus mentem magistri in verbo eius intuetur, ver-
bum intellectuale ex hoc elicis tertii ordinis, quod gerit proximam similitudinem mentis magistri».

49 De sap. 11, n. 36, 9ss.; bid., n. 36, 13: «in cotidiano experimur». Su questo passo cfr. FLASCH, Niccolo
Cusano, 294.

50 De sap. 11, n. 36, 11-12.
51 [bid., n.37,1-2.

475

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

¢ uguale all’altro32, Ogni giudice esprime in differente guisa il medesimo concetto
inesprimibile di bonta che ¢ nella propria mente, di cui tutti i suddetti termini men-
zionati sono immagine>3.

Cusano fa pero notare che vi sono discorsi maggiormente precisi di altri, cosi
come per una medesima cosa vi sono nomi pitt appropriati di altri. Tale scala di
prossimita al vero ¢ manifesta nelle lingue degli uomini, infatti ogni «lingua habet
propriora, alia magis barbara et remotiora vocabula»’4, Per questo motivo Cusano
conclude che la ragione umana non istituisce i nomi delle cose «ad placitum»5, ma
in ogni suo movimento cerca di avvicinarsi il pitt possibile al nome preciso. Benché,
dunque, i nomi siano frutto di convenzione, il movimento di imposizione del nome
non ¢ casuale’6: esso rappresenta lo sforzo dell’intelletto di adeguarsi alla verita della
cosa esprimendone una similitudine mediante una «certam rationem»>7.

52 Ibid., n.37,5-7: «nam praecisum non est aliud nisi quod nec plus nec minus. Sic nec rectum nec verum
nec iustum nec bonum plus aut minus admittunt.

53 Ibid., n. 38, 17-19: «praecisio igitur aut rectitudo aut veritas aut iustitia aut bonitas in hoc mundo repe-
ribiles sunt quaedam participationes talium absolutorum et imagines, quarum illa sunt exemplaria».

54 De mente, c.2,n. 58, 15-16.
55 1bid., n.59,2-3.
56

Ibid., n. 58, 13-14: «sunt enim vocabula motu rationis imposita».

57 1bid.,n.58, 14-15. Aristotele nel De anima aveva evidenziato il carattere convenzionale ed arbitrario del
«nomoteta». Tommaso nel De veritate nota invece che questa ragione, per cui si impone un nome ad
una cosa, dipende dall’immagine della cosa che ci si ¢ formati. Cfr. De veritate, q. 4, a. 1. Tommaso ha
lo scopo di salvare una certa naturalita nel processo di attribuzione del nome. Infatti, poiché il concetto
puo rappresentare adeguatamente la cosa, allora anche il nome, che & parzialmente attribuito sulla base
del verbo interiore all’intelletto, pud predicare qualcosa dell’essenza della cosa. Infatti per Tomma-
so tale verbo scaturisce dalla rielaborazione interiore delle modificazioni dell’anima, che permettono
all’intelletto di conoscere la cosa, quando a partire da esse trae le specie intelligibili, e di esprimere la
cosa, quando elabora delle definizioni su cio che ha conosciuto; queste definizioni, che compongono
il verbo interiore, sono simili tra gli uomini perché sono frutto dell’astrazione delle nozioni delle cose
dal contenuto sensibile. Questo complesso tentativo di recupero della naturalita del nome proposto da
Tommaso ha d’altra parte un precedente in Aristotele — come ha notato BOTTIN, Filosofia medievale
della mente, 89 —, il quale nella Metafisica, in apparente contraddizione con il testo dei Parva naturalia,
sostiene che il nome esprime I'essenza della cosa. Sullo sfondo di questa discussione in merito alla con-
venzionalita o alla naturalita del nome, e sulla possibilita che il linguaggio designi I'essenza della cosa,
emergono i tratti fondamentali del dibattito sugli universali, che ha permesso ai maestri e ai dottori del
Medioevo di sviscerare una vasta gamma di possibili combinazioni e soluzioni del problema. A partire
da questi problemi si ¢ generato il celebre dibattito sugli Universali nel Medioevo, su cui si ¢ scritto
molto; ad es. tra i lavori piti recenti cfr. il gia citato DE LIBERA, La guerelle des universaux. De Platon a
la fin du Moyen Age. Cusano segue Tommaso nel tentativo di moderare la convenzionalita del nome
con una certa razionalita nell’attribuzione dello stesso. Tuttavia, a ben vedere, Cusano si muove in una
direzione diversa rispetto a Tommaso. Cusano ritiene che ogni cosa disponga di un nome naturale, che
le & stato imposto da Dio insieme alla forma. I nostri nomi, che sono espressione della nostra ragione,
sono imprecisi e non possono riprodurre il nome naturale, perché quel nome non I’'abbiamo prodotto
noi. Noi conosciamo con precisione soltanto cid che abbiamo prodotto. Dunque conosciamo con pre-
cisione il nostro linguaggio, ma non il linguaggio della natura, che ¢ scritto da Dio. L'uomo pud soltanto
limitarsi a formulare congetture sui nomi naturali.

476



Andrea Fiamma

Cusano afferma che in ogni cosa ¢ inscritto un nome naturale «ab aeterno»38,
frutto della imposizione astorica di Adamo3°. Pili precisamente, il nome naturale
viene «eo ipso unitum, quo forma materiae advenit, et verum sit formam adducere
vocabulum»©0, Il nome naturale precede ogni nome attribuito alla cosa dalla ragione
umana. Cusano fornisce a tal proposito un esempio di come avvenga I'imposizione
del nome: I'Idiota viene presentato da Cusano nel celebre dialogo omonimo mentre ¢
intento a scolpire il legno fino a far emergere la forma di un cucchiaio che egli possie-
de nella mente¢!. Cusano afferma che «lignum recipiat nomen ab adventu formae»©2,
ovvero soltanto allorquando «orta proportione, in qua coclearitas resplendet, “cocle-
ar” nominetur»©3.

Il nome “cucchiaio” viene liberamente imposto dalla ragione umana e istituito
per convenzione dai popoli che parlano la lingua latina; similmente i popoli tedeschi,
francesi o anglofoni attribuiscono i loro nomi alla medesima cosa. Nessun nome at-
tribuito dai vari popoli coglie il nome naturale o preciso, che & unito alla forma del
cucchiaio. Il nome naturale che determina quella proporzione formale che i latini
chiamano “cucchiaio” & impronunciabile se non mediante un termine concepito nel
contesto di una lingua umana; eppure esso «post formae adventum in omnibus variis
nominibus per quascumque nationes varie impositis relucet»%4,

1l linguaggio rappresenta le medesime caratteristiche “congetturali” della cono-
scenza congetturale umana, in quanto per un verso esprime I’essenza della cosa in un
nome congruo, mentre per I'altro il linguaggio vede la propria inadeguatezza rispetto
al nome naturale della cosa che esso vuole esprimere; purtuttavia tale nome naturale
¢ presente in ogni nome congruo. Pertanto in ogni discorso umano si esprime con
segni vocali cio che non puo essere espresso: la fonte dell’essere e del pensiero, che &
presente in ogni cosa e al contempo in essa inafferrabiless,

58 De mente, c. 2,n. 59, 8.

59 Cusano sostiene che il nome naturale delle cose & stato imposto da Adamo: cfr. De gen., c. 4, n. 172,
6-9: «quod Moyses pulchre exprimit, ubi Adam seu hominem nomina rebus imposuisse describit et in
processu historiae causam nominum certam semper rationem insinuat». L'episodio sarebbe narrato in

Ps. XCVIII, 2 e CXLIV, 3.
60 De mente, c. 2,1n.59, 6-7.
61 Un esempio simile & quello della palla del De ludo globi, cfr. T, n. 3ss.
62 De mente, c.2,n. 64, 1.
63 [bid., n. 64, 1-2.
64 Ibid., n. 64, 6-7.

65 Cfr. De con. 1, c. 4, n. 14, 1-6: «has mentales unitates vocalibus signis figurat. Primam quidem altissi-
mam simplicissimamque mentem deum nominat, aliam radicalem, nullam priorem sui habens radicem,
intelligentiam appellat, tertiam quadratam, intelligentiae contractionem, animam vocat, finalem autem
soliditatem grossam explicatam, non amplius complicantem, corpus esse coniecturatur».

477

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

5. Parola umana e Parola divina

1l linguaggio, in quanto prodotto dalla ragione, possiede per Cusano una struttura
razionale: ¢ la ragione stessa che, dopo aver imposto i nomi, li distingue, li organizza
e li associa tra loro. L’'uomo parla secondo dieci generi e specie®, definisce la cosa e,
inserendola in un contesto linguistico, le fornisce un senso¢’: si costruisce cosi una
mappa linguistica, in cui ogni nome & presente secondo una «certam rationem»%8,
Tuttavia, per il fatto che i nomi delle cose cadono nel molteplice, essi sono inadatti
a predicare la singolarita della cosa70.

Non ¢ possibile esprimere in maniera precisa ’essenza della cosa attraverso la paro-
la parlata’!; purtuttavia, il discorso razionale ¢ I'unica via congetturale per manifestare
il nome naturale della cosa, che in sé & inesprimibile, eppure celato in ogni termine e
discorso. Nel De filzatione Dei Cusano spiega che il linguaggio si situa strutturalmente
in questa condizione paradossale, per cui «omnia igitur quae effari possunt ineffabile
non exprimunt, sed omnis elocutio ineffabile fatur. Est enim ipsum unum, pater seu
genitor verbi, id omne, quod in omni verbo verbatur, sic in omni signo signatur»72.

Tuttavia, proprio perché I'essenza ¢ indicibile mediante il nome, ancora nel secon-
do capitolo del De mente Cusano sostiene che 'essenza di ogni cosa e di ogni pensiero
«per omnia vocabula rationis motu imposita ineffabilis non comprehenditur»73; sa-
rebbe pertanto necessario un nome intellettuale o un nome inesprimibile con la voce.
Infatti «res, ut sub vocabulo cadit, imago est ineffabilis exempli sui proprii et adae-
quati»74, Questo nome intellettuale e ineffabile non corrisponde a nessuno dei nomi
razionali imposti dalla ragione, ma al contempo risplende in ognuno di essi come loro
presupposto e misura adeguata?.

66 De mente, c. 11, n. 135ss. A tal proposito cfr. anche FLASCH, Niccolo Cusano, 345.
67 Cfr. De mente, c. 11, n. 133ss.
68 Ibid., n. 58, 14-15.

6 Ibid., n. 58, 16-18: «cum proprietas vocabulorum recipiat magis et minus, vocabulum praecisum igno-
rari».

70 Thid., n. 58, 12-13: «quemadmodum enim ratio humana quiditatem operum dei non attingit, sic nec
vocabulum».

71 D’altra parte gia affrontando la dottrina dei segni naturali abbiamo avuto modo di osservare come per
Cusano il segno non predichi mai la cosa stessa «per essentiam», bensi sempre «per accidens»: cosi
come le specie naturali del colore rosso non trasmettono la rappresentazione della singolarita del rosso,
bensi soltanto delle sue proprieta, i segni convenzionali, ciog i nomi, esprimono gli accidenti della cosa,
ovvero le sue proprieta. Cfr. Comzp., c. 5, n. 11ss.; vedi anche sopra.

72 De fil. Dei, c. 4,n.73, 3-4.
73 De mente, c. 2, n. 67, 8-10.
74 Ibid., n. 67,10-11.

75 Ibid., n. 68, 1-6: «unum est igitur verbum ineffabile, quod est praecisum nomen omnium rerum, ut

478



Andrea Fiamma

In tal modo Cusano introduce il tema dell’onnipresenza del nome divino in ogni
nome imposto dalla ragione come quell’'unico nome intellettuale e ineffabile che ¢ il
presupposto in ogni nominare?¢, Ogni parola detta ¢ fondata su una parola pensata;
ma ogni parola pensata vive nel presupposto della Parola divina: unica in grado di
imporre alle cosa il proprio nome naturale. Nell’esperienza del nominare che si offre
all’'uomo, egli percepisce la presenza in sé di uno spirito creativo del nome: 'uvomo
impone il nome ad immagine di Dio, Parola divina, che nel fia¢ della creazione ha
dato nome, cio¢ realta, alla cosa.

Cusano riconosce nel nome intellettuale quella originarieta della Parola divina
descritta dal testo biblico?? e talvolta ricorda il detto pagano di Ermete Trismegisto
sull’onnipresenza della stessa Parola divina’8, mentre nel De docta ignorantia™ e nel
De geness80 nomina Dio con il tetragramma ebraico YHWH: queste e altre tradizioni
religiose avrebbero compreso, a suo modo di vedere, il carattere congetturale del
linguaggio, incapace di esprimere, mediante la propria articolazione razionale, il pre-
supposto su cui esso stesso ¢ fondato8!; eppure ogni tradizione ha saputo intravedere

motu rationis sub vocabulo cadunt. Quod quidem ineffabile nomen in omnibus nominibus suo modo
relucet, quia infinita nominabilitas omnium nominum et infinita vocabilitas omnium voce expressibi-
lium, ut sic omne nomen sit imago praecisi nominis».

76 Sull’ineffabilita divina cfr. ad es. De possest, n. 10, 1-4: «grata sunt haec. Sed sicut video, nec nomen
nec res nec quicquam omnium, quae creatae magnitudini conveniunt, convenienter de deo dicuntur,
cum differant per infinitum», oppure De non aliud, c. 6, n. 22, 11-19: «sensibile igitur caelum non est
id, quod est, ab alio aut quid aliud a caelo, sed ab ipso ‘non aliud’ ab aliquo, quod vides ante nomen,
quia omnia in omnibus est nominibus et omnium nullum. Nam eadem ratione, qua rationem illam ca-
elum nominarem, eadem ratione ipsam terram nominarem atque aquam et pari de singulis modo. Et si
rationem caeli non video caelum nominandam, quasi causa causati non habeat nomen, sic ipsum eadem
ratione nullo nomine video nominabilem. Non video igitur innominabilem quasi nomine privatum,
verum ante nomen.

77 Cusano interpreta I'episodio biblico della caduta della lingua a Babele in chiave filosofica, mostrando
come nei diversi nomi convenzionali che le lingue umane danno alle cose vi ¢ comunque conservata,
benché sempre in maniera parziale, traccia dell’unica vera lingua di Adamo, che & una lingua composta
dai nomi naturali. Tuttavia la lingua di Adamo & oramai impronunciabile per I'uomo: soltanto Dio, in-
fatti, conosce e pronuncia i nomi naturali delle cose. Vi & traccia in questo passo anche della dottrina dei
«primi nomi» (préta ondmata) che espone Platone nel Cratilo, 422e-424b, in cui un’importanza centrale
viene rivestita da colui che “da il nome” o nomoteta, poiché ¢ in grado di imitare la sostanza delle cose
combinando lettere e sillabe.

78 De mente, c. 3, n. 69, 6-8.

79 Cfr. De docta ign. 1, c. 24, n. 76, 1ss., dove vengono citati sia Ermete Trismegisto sia il tetragramma
ebraico. Cfr. De docta ign. 1, c. 24, n. 75, 1-4; De ber., c. 12, n. 13, 10-12; De mente, c. 3, n. 69, 6-8. Cfr.
Sermo XX, n. 7, 16-20. In relazione alle fonti di questa dottrina esposta da Cusano si rimanda a MOSE
MAIMONIDE, Dux neutrorum, 1, 60-62 e MEISTER ECKHART, Iz Exodum 111, 19 (LW 11, 25, 3-6).

80 Cfr. De gen., c. 4, n. 168, 1-5: «et hinc maximi mysterii ineffabile dei nomen, quod Graeci, quia quat-
tuor Hebraicis characteribus scribitur, Tetragrammaton appellant et Iehova profertur, forte quoniam
est complicatio omnis vocalitatis, ineffabile dicitur, tamquam fons omnis effabilis verbi quasi ineffabilis
in omni verbo effabili ut causa resplendeat».

81 Cfr. ad es. De non aliud, c. 10, n. 36, 5-9: «tu vides quidem ipsum “non aliud” innominabile, quia

479

n
o
=
=+
=
o
=
=2




=
>
o
=
=
c
o
o

Nicola Cusano tra teologia della parola e pedagogia

nel linguaggio il momento creativo dell'umano in cui si dischiude la Verita. Ogni
lingua umana tende percio all’'unico Verbo divino, che & condizione di possibilita di
ogni parola detta e pensata.

Conclusione

Nel presente contributo ¢ stata circoscritta la tematica della parola nella filosofia
di Nicola Cusano. Si ¢ mostrato come per Cusano la parola costituisca il nesso tra-
sversale alle dimensioni dell’'umano: quella corporea, per cui la parola & voce; quella
sociale, per cui la parola ¢ dialogo; quella pedagogica, per cui la parola ¢ insegnamen-
to; quella psicologica, per cui la parola ¢ attivazione delle funzioni dell’anima; quella
conoscitiva, per cui la parola & congettura sulla verita; e infine quella divina, per cui
la parola ¢ lo spazio per la manifestazione di quell’indicibile presupposto che & Dio.

Cusano nella sua analisi ha promosso la parola come strumento per la compren-
sione dell'umano e per I'espressione della sua creativita; nell'imporre il nome ad una
cosa I'uomo esperisce la sua origine divina: ad immagine di Dio nel Geresz, 'uvomo
«fa come Egli ha fatto», ovvero dona nome e senso alle cose. Benché il linguaggio
sorga per Cusano dalla funzione razionale dell’anima, esso oltrepassa sempre la di-
mensione psicologica e finita dell'uomo: nel donare un nome I'uomo riluce come viva
imago Dei, immagine viva di Dio nel mondo.

La teologia della parola elaborata da Cusano permette all’'uomo non soltanto di
restare in ascolto di Dio, ma anche di orientarsi nella costruzione delle relazioni uma-
ne. In particolare la parola del maestro, umano e divino, & per Cusano una parola
che nasce da una originaria relazione con Iallievo e, coltivata nella relazione stessa,
conduce entrambi per mano verso Dio (7zanu-ducere). La Sapienza, infatti, non si
impone dall’alto, bensi «grida nelle piazze», come Cusano stesso scrive nell’'omonimo
libro, cioé si manifesta nella costruzione spirituale della relazione tra gli uomini.

nullum nomen ad ipsum attingit, cum omnia praecedat; omne nomen tamen id est, quod est, ipsius
participatione; nominatur igitur minime nominabile. Sic in omnibus imparticipabile participaturs.
Inigo Bocken, commentando il De mente, sottolinea che «es gibt zwar eine unauflosbare Spannung
zwischen endlichen Namen und dem unendlichen géttlichen Namen — diese Spannung ist jedoch ein
charakteristikum des menschlichen Sprechens selber. Hier schient sich eine ganz unerwartete, nicht dia-
lektisch fundierbare, Wende zu vollziehen: der von Menschen erfundene Name ist Ausdruck des uner-
reichbaren und gottlichen Namens, der der unerreichbaren Genauigkeit der Dinge entspricht»: vedi
1. BOCKEN, Friede und Schipfungskraft. Cusanus, Montaigne und die Philosophie der Renaissance, in K.
YAMAKI (cur.), Nicholas of Cusa: A Medieval Thinker for the Modern Age, Richmond 2002, 60-76, cft.
64; cfr. A. FIAMMA, I/ De pace fidei di Cusano: un appello all’unita dei cristiani, in Prospettiva Persona
CVI (2018) 50-54.

480



Andrea Fiamma

Riassunto

1l saggio si propone di interpretare le opere di Nicola Cusano (1401-1464) alla
luce di una “teologia della parola”, che si realizza in aspetti filosofici, psicologici
e pedagogici. Dopo un’analisi della concezione cusaniana della parola mediante i
tradizionali argomenti psicologici del Medioevo, si procede con I’evidenziare che
per Cusano la parola custodisce anzitutto una dimensione sociale nel dialogo e pe-
dagogica nell’insegnamento; in questi “discorsi umani” la parola si fa immagine del
discorso di Verita di Dio. Per Cusano ogni parola umana tende al Verbo divino; e
benché nessuna parola esprima adeguatamente il Verbo stesso, ognuna riposa su di
Lui come propria inesprimibile condizione di possibilita.

Abstract

The paper aims to the interpretation of the works of Nicholas of Cusa (1401-1464)
through a “theology of word”, which is realized in philosophical, psychological and
pedagogical aspects. First of all, the paper analyses the Cusanian conception of the
word related to the traditional psychological arguments of the Middle Age; then
it emphasizes that, from the Cusanian point of view, the word has an important
social value in dialogue and pedagogical in teaching; in these “human discourses”
the word becomes an image of the discourse of Truth of God. Cusanus thinks that
every human word tends to the divine Word; and although no word adequately ex-
presses the divine Word itself, each rests on him as his own inexpressible condition
of possibility.

481

n
o
=
=
=
o
S
=




