Miscellanea RTLu XXV (3/2020) 495-505

La teologia nelle Universita tedesche

Karl-Heinz Menke*

Non ¢ possibile, anche dopo trent’anni di insegnamento di teologia, descrivere
lo stato di questa disciplina nell’ambito linguistico tedesco dalla prospettiva a volo
d’uccello di una “panoramica oggettiva”. Non sard dunque io a tentare questa impre-
sa, ma in seguito parlerd consapevolmente delle mie esperienze come fondamento di
precisi giudizi e diagnosil.

Insieme a sessantatré candidati al sacerdozio (in una sola diocesi!) iniziai a Miin-
ster il mio corso di studi nel 1968. Quasi tutti provenivano da buone famiglie cat-
toliche, erano stati chierichetti e nelle attivita ecclesiastiche per i giovani (kirchliche
Jugendarbert) avevano acquisito familiarita con la liturgia e la professione di fede.
Questo radicamento dovette imbattersi nell’'universita con una critica che, pochi anni
dopo la fine del Concilio Vaticano II, mise in questione ogni patrimonio tramandato.

La rivolta del Sessantotto, insieme alla sollevazione della generazione postbelli-
ca contro la Téiter-Generation (generazione dei colpevoli del Nazionalsocialismo), al
congedo dall’epoca di Adenauer e alla liberazione dalle prescrizioni normative di
una morale percepita come restrittiva e mendace, non rimase, anche all’interno della
Chiesa, senza conseguenze. L’Enciclica Humanae Vitae, pubblicata nel 1968, rappre-
sentd per moltissimi uomini I'occasione di passare al vaglio della ragione illuminista
non soltanto la morale sessuale della Chiesa, ma anche ogni dogma e ogni norma. Nei
proseminari e nei seminari superiori delle facolta cattoliche, Marx, Freud e Nietzsche

Lautore ¢ professore emerito di Dogmatica e Propedeutica teologica alla Facolta teologica di Bonn
(Germania). Dal 2014 al 2019 & stato membro della Commissione Teologica Internazionale. E-mail:
k.menke@uni-bonn.de.

1 Tl presente articolo & gia apparso (senza note a pi¢ di pagina), con il titolo Dze Deutsche Universititsthe-
ologie — eine kritische Analyse, in Korrespondenzblatt Germanicum et Hungaricum 127 (2018) 66-74.
La versione completa tedesca sara pubblicata anche in Forum Katholische Theologie 36 (2020). Rin-
graziamo la redazione del Korrespondenzblatt per aver concesso il permesso di tradurre il contributo.

495



@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La teologia nelle Universita tedesche

erano letti e discussi in modo pit approfondito che Tommaso d’Aquino, Newman o
von Balthasar. Quest’ultimo scrisse in quello stesso periodo Der antirémische Affekt
(«Il complesso antiromano»), un’analisi che ancor oggi merita di essere letta. Inoltre
Joseph Ratzinger — autore, nel 1968, dell’Einfiibrung in das Christentum («Introdu-
zione al cristianesimo») — abbandono la Facolta di Tubinga, travolta dalla rivolta
sessantottina, per poter fare a Ratisbona teologia come egli la intendeva: non come
legittimazione ideologica di una determinata politica o utopia sociale, ma come rifles-
sione sulla fede della Chiesa cattolica vissuta in innumerevoli comunita.

1. Lunita perduta della teologia

La teologia, nel periodo immediatamente successivo al Concilio, fu determinata
da un cambio di paradigma che minaccia a tutt’oggi la sua unita. La dogmatica dovet-
te cedere all’esegesi il titolo di “disciplina regina”. La critica storica divenne sinonimo
di teologia moderna. Ebbi per la prima volta consapevolezza di questo cambiamento
in tutta la sua portata quando, nel 1970, giunsi alla Gregoriana di Roma dalla Facol-
ta teologica cattolica, a ordinamento statale, di Miinster. Anche a Roma le lezioni
di dogmatica non si svolgevano pitt prendendo avvio dalle definizioni dottrinali del
Denzinger per poi raccogliere nella Scrittura e nella Tradizione prove (dicta proban-
tia) dei singoli dogmi. Si procedeva dalla testimonianza della Sacra Scrittura, e quindi
si cercava di dimostrare che I'interpretazione della Sacra Scrittura nella Tradizione
dei Padri e nella teologia successiva portava a determinate decisioni che appartengo-
no alle irrevocabili regole vitali della Chiesa. Nella Gregoriana era incontestabile la
considerazione della Chiesa come soggetto non soltanto del dogma ma anche della
canonizzazione di determinati testi, oltre che della perseveranza nella verita che ¢
Gest Cristo. Sempre alla Gregoriana mi fu insegnato che la teologia fondata sulla
ricerca storica puo preparare decisioni del magistero ecclesiastico e collocare nel loro
contesto storico decisioni gia prese, e che la stessa pud anche dimostrare che tali de-
cisioni devono essere completate o differenziate, ma non cambiate.

L’unita di teologia storica e sistematica, che alla Gregoriana era ancora del tutto
naturale, in Germania, nel 1968, si era gia spezzata. Molti esegeti cattolici volevano
finalmente lavorare senza paraocchi come i loro colleghi nelle facolta protestanti. La
maggior parte degli esegeti non rivolgeva contro la Chiesa il proprio appassionato
impegno per una ricerca emancipata dai vincoli dogmatici. Essi volevano piuttosto
liberare la Chiesa dalla propria autoinflitta minorita. Molti di loro ritenevano che
una revisione del dogma di fronte al tribunale della ragione storico-critica fosse il
miglior strumento per la riforma indicata dal Concilio Vaticano II. Uno studente
che non voleva essere pitl critico del suo professore veniva deriso. E non raramente
accadeva che qualcuno perdesse la fede non malgrado i propri studi teologici, ma a

496



Karl-Heinz Menke

causa degli stessi. Dei sessantatré candidati, con i quali iniziai i miei studi nel 1968,
soltanto undici vennero ordinati sacerdoti. Piti di undici tra quei candidati avrebbero
poi abbandonato la Chiesa.

11 libro su Gest di papa Benedetto parte dalla premessa che la Chiesa — definita
«sacramento» dal Concilio Vaticano IT — sia esistita per molto tempo prima che del-
le testimonianze giudicate autentiche e apostoliche venissero raccolte e fissate per
iscritto. La Chiesa ha scritto (canonizzato) per sempre nella propria memoria alcune
di queste testimonianze. Essa ¢ il soggetto di questa scelta e anche il soggetto della
distinzione tra false e giuste interpretazioni. A livello metodologico I’esegesi deve di-
stinguere il Gesti della storia dal Gest della fede della Chiesa per essere in grado, ad
esempio, di stabilire la cronologia e il profilo di differenti testimoni e testimonianze.
Tuttavia cessa di essere teologia quando tenta di contrapporre il Gest storico come
Gesti reale al Cristo oggetto della fede della Chiesa. Il carattere ipotetico di ogni “ve-
rita” stabilita attraverso il metodo storico-critico ¢ divenuto evidente almeno a partire
dall’apparizione della Geschichte der Leben-Jesu-Forschung («Storia della ricerca sulla
vita di Gesti») di Albert Schweizer. Soltanto un’esegesi che intenda mettersi al servi-
zio della comprensione della fede di una comunita credente ¢ teologia. Dove invece
’esegesi si esaurisce nell’indagine storico-critica, essa puo essere integrata, senza su-
bire alcuna diminuzione di livello scientifico, nell’'ambito delle discipline filologiche,
storiche, archeologiche e letterarie della facolta di filosofia.

2. Una divergenza tra protestanti e cattolici
dalle conseguenze imprevedibili

Il noto esegeta protestante Ulrich Luz ritiene che sia una regola di onesta fondare
il Cristianesimo o sulla Scrittura o sulla Chiesa.

2.1. 1l pluralismo fondato sul principio scritturale protestante

Chi, nella scia di Luz, sceglie la Scrittura, non pud — come sottolinea questo stesso
studioso — vincolarla a una professione di fede ecclesiale. A chi vuole un criterio di
verita egli raccomanda la Chiesa cattolica. Infatti un criterio di separazione tra vere
e false interpretazioni delle testimonianze bibliche si da soltanto a condizione che i
primi testimoni del Gesti storico — normalmente chiamati “Apostoli” — abbiano dei
successori e che dunque la Scrittura sia fondata sulla base di due principi: quello
della testimonianza storica (¢raditio apostolica) e quello della successione apostolica
(successio apostolica). Luz chiarisce che, in una prospettiva storica, non ¢ possibi-
le dubitare del fatto che la testimonianza degli Apostoli preceda cronologicamente

497

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La teologia nelle Universita tedesche

i testi del Nuovo Testamento, e che, cio nondimeno, ¢ fondamentale una duplice
considerazione: se le testimonianze procedenti dalla Tradizione apostolica e special-
mente il canone dei testi neotestamentari siano vincolate, oppure no, all’autorita dei
successori degli Apostoli e percid a un magistero ecclesiastico.

Nel suo discusso saggio Was heifit ,sola scriptura‘ heute? («Che cosa significa oggi
sola scriptura?») Luz spiega: «Il principio protestante di Scrittura, con la separazione
della Scrittura dall’autorita eteronoma del magistero ecclesiastico, reca gia in sé il ger-
me della propria dissoluzione. [...] Di conseguenza, penso che sia per sempre passato
il tempo in cui si poteva cercare di costruire una Chiesa sulla base della Scrittura,
almeno fintanto che con “Chiesa” si intenda, nel senso della Confessione augustana,
un’assemblea nella quale si predica “il Vangelo” nella sua purezza»2. Cio che rimane
¢ soltanto una professione di radicale pluralismo: «Cristo ci ¢ presentato nel Nuovo
Testamento né come dottrina né come storia chiara e univoca, bensi sempre e soltan-
to in forma di immagini che di lui si fanno uomini come, per esempio, Matteo o Paolo
o Giovanni. Tali immagini sollecitano le lettrici e i lettori a entrare in dialogo con
loro, affinché anch’essi pervengano a una loro propria immagine di Cristo. Pertanto
le immagini neotestamentarie di Cristo non invitano alla scomunica ma alla comuni-
cazione. Non sono prescrittive ed hanno piuttosto una natura esemplare»3.

Non differente ¢ il giudizio del teologo sistematico protestante Falk Wagner
(1939-1998). Nella sua analisi intitolata Zur gegemwirtigen Lage des Protestantismus
(«Sullo stato attuale del protestantesimo») — un testo che merita di essere letto —
giunge alla conclusione che la Scrittura non comunica un vangelo normativo; che
I'invocazione dello “spirito della Scrittura” in contrasto con la lettera della stessa non
¢ altro che il tentativo facilmente intuibile di difendere la propria interpretazione
come ispirata dallo Spirito. In realta — ed & questa la critica di Wagner — «il cosiddetto
spirito conforme alla Scrittura ¢ accessibile solamente nella forma della pluralita degli
spiriti»*. Per questa ragione i protestanti devono accettare la nuda verita secondo la
quale, «in base alla multiformita delle concezioni del Vangelo, tutte le Chiese cristia-
ne, le sette e i gruppi possono appellarsi alla Bibbia per giustificare scritturalmente la
propria interpretazione»’.

Si fraintenderebbe completamente il pensiero di Luz e di Wagner, se si volesse
leggere tra le righe un rimpianto della tesi secondo cui il principio scritturale della
Riforma si sarebbe «rivelato non come fondamento della Chiesa, ma come leitmzotiv

2 U. Luz, Was heifit ,sola scriptura’ heute? Ein Hilferuf fiir das protestantische Schriftprinzip, in EvTh 57
(1997) 28-35; 32.

5 Ibid., 80.
4 F WAGNER, Zur gegenwirtigen Lage des Protestantismus, Giitersloh 1995, 79.
5 1bid., 80.

498



Karl-Heinz Menke

della sua divisione»¢. Al contrario, essi celebrano il principio scritturale della Rifor-
ma come il catalizzatore del pluralismo (post)moderno. Luz afferma letteralmente
che «l’esegesi successiva alla Riforma, che si era inizialmente incaricata di chiarire il
fondamento sul quale la Chiesa ¢ edificata, ¢ divenuta precorritrice del pluralismo, di
quel pluralismo che, almeno nel Nord Europa protestante, dissolve su vasta scala le
Chiese in senso tradizionale e le priva della loro forza di identificazione»’. E questo
non a loro detrimento, ma affinché esse divengano finalmente cio che devono essere.
Luz confessa: «La Chiesa non & per me un ente composto da fedeli osservanti che
condividono alcuni common beliefs, ma una comunita di lettori/lettrici maturi che
traggono arricchimento e doni dai testi biblici, discutono delle loro verita in un aper-
to scambio di opinioni e, nel dialogo con i loro testi, cercano un comune operare nella
societa»8, In Svizzera, racconta Luz, «come documentato da un’indagine pubblicata
nel 1993, “ogni caso particolare” & religioso. La religione ¢ nel senso eminente della
parola una questione privata. Il suo soggetto pitt importante ¢ 'individuo che tra
[...] diversi orientamenti religiosi sceglie quello che gli si confa. La religione ¢ un
“bricolage” individuale rispetto al quale le Chiese istituzionalizzate hanno ancora
competenza soltanto in misura relativamente ristretta»?.

2.2. Lalternativa: la Chiesa come soggetto della distinzione fra “vero”
e “falso”

Anche nelle facolta cattoliche di teologia hanno intanto fatto apparizione teologi
che, similmente ai loro colleghi protestantil®, mettono in questione il vincolo tra te-
ologia e credo cristiano e riconoscono ancora alla teologia sistematica una giustifica-
zione soltanto quando questa si limita a una riflessione critica sulla propria storia e sul
proprio linguaggio. Tuttavia, a mio avviso, una facolta teologica che non vuole essere
null’altro che un “circolo di conversazione” che lavora — in parte con il metodo della
critica storica e in parte mediante I’analisi analitico-linguistica — sulle interpretazioni
o sulle immagini di Cristo all’interno di una storia degli effetti dei testi, ¢, a lungo
andare, destinata a non produrre alcun effetto. Essa degenera in qualcosa di simile al
Literarische Quartet di Reich-Ranicki che sempre terminava con la conclusione: «E

6 U.Luz, Kann die Bibel heute noch Grundlage fiir die Kirche sein? Uber die Aufgabe der Exegese in einer
religios-pluralistischen Gesellschaft, in NTS 44 (1998) 317-339; 321.

7 1bid., 334.
8 Luz, Was heift ,sola scriptura‘ heute, 34.
9 Luz, Kann die Bibel heute noch Grundlage fiir die Kirche sein?, 318.

10 QOltre a Ulrich Luz si devono nominare Ulrich H. J. Kértner, Gerd Theissen, Falk Wagner, Christian
Danz, Ingolf U. Dalferth, Roderich e Ulrich Barth, Markus Ohler, Jorg Lauster, Markus Buntfuss,
Constantin Plaul, Michael Murrmann-Kahl.

499

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La teologia nelle Universita tedesche

sgomenti vediamo a sipario caduto / Che qualunque problema ¢& rimasto insoluto».
«Rimane soltanto il dibattito nel quale ciascuno comunica la “propria verita” e fre-
quentemente non ascolta pitl gli altri, giacché non c’¢ una verita comune, che tutti
lega e unisce, alla quale, pertanto, la conversazione non pud pil essere orientata. E
bisogna supporre che abbastanza presto si leveranno delle voci che grideranno: per-
ché proprio una conversazione sulla Bibbia? Perché dobbiamo dedicarle cosi tanto
tempo e fatica? Perché la consideriamo un’autorita decisiva?»11.

Ormai da molto tempo si puo osservare che la riduzione della teologia alla pro-
spettiva storica significa, a lungo termine, 'abolizione di questa stessa scienza. Infatti
la considerazione storica dei contenuti della fede e della pratica religiosa non ¢ ancora
teologia. La storia della teologia, la storia dei dogmi, la storia della pieta religiosa,
la storia sociale e delle mentalita, I’archeologia cristiana e consimili discipline sono
possibili campi disciplinari di una facolta teologica, ma soltanto a condizione che
siano poste al servizio della comprensione e dell’annuncio della verita che & vissuta
dalla comunita di fede della Chiesa. E significativo il fatto che le universita tedesche,
che non hanno al proprio interno una facolta teologica, contemplino le “discipline
teologiche” come parti della Scienza della cultura (Kulturwissenschaft). Questa eti-
chettatura ¢, a mio vedere, sintomatica dell’esclusione dell’adesione al dogma di fede.
Si coltiva un aspetto dell’analisi culturale e intanto ci si dimentica che una teologia,
allorché si dispensa dall’indagare la questione della verita, ha dimenticato il proprio
principale servizio all’universita.

Un cristianesimo che non comprende piti nei dogmi la verita vissuta da due mi-
liardi di uomini non & un’unita di fede. Infatti un cristianesimo, le cui differenze
confessionali sono visibili e la cui unita rimane invisibile, & una civitas platonica; non
lo ¢ perd la Chiesa come fu intesa da Cristo (vedi Gv 17,21). E fuori discussione
che le convinzioni comuni, che si ¢ soliti chiamare “dogmi”, hanno bisogno di una
continua chiarificazione attraverso la riflessione filosofica, storica o fenomenologica
e, percio, del confronto con le acquisizioni delle scienze non teologiche. Cid nondi-
meno ¢ altrettanto vero che 'unita di fede ecclesiale ¢ costituita non da opinioni ma
da convinzioni (dogmi) come le seguenti:

— Tutto cio che ¢ reale appartiene alla creazione.

— Tutto cio che ¢ reale ¢ determinato dal Logos che la Chiesa identifica con la
figura di Gesu Cristo testimoniata dal Nuovo Testamento.

— Ogni uomo ¢ infinitamente piti che la somma degli atomi e degli organi dei quali
¢ composto il suo fisico.

1l compito di una riflessione, svolta con metodo scientifico, su queste e altre pre-
messe scientifiche consiste innanzitutto nel sottoporle a indagine in tutti i contesti

11 M. REISER, Bibel und Kirche. Eine Antwort an Ulrich Luz, in ID., Bibelkritik und Auslegung der Heiligen
Schrift (WUNT 217), Tiibingen 2007, 39-61; 54.

500



Karl-Heinz Menke

del sapere e, in tal modo, di dimostrarle; e, in secondo luogo, nell’integrare tutte le
acquisizioni incontrovertibili delle scienze non teologiche. Non per caso sono sorte
le prime universita nell’Occidente cristiano. Le universita — lo dice gia il nome deri-
vato dal latino universitas — considerano la realta come una connessione universale,
un’unita. Partono dunque dall’unita di tutta la verita, dalla connessione di tutto il
reale che, se certamente non pud mai essere scandagliato fino in fondo, ¢, tuttavia, lo
scopo e il senso di ogni ricerca. Senza il presupposto di una connessione universale, la
prospettiva particolare della singola scienza rimane letteralmente campata per aria. Si
tratta della questione dell’unita del tutto la cui risposta presuppone sempre la ricerca
del singolo studioso.

3. Il rapporto alterato con la filosofia

Non solo & minacciata I'unita della teologia. Non soltanto ¢ turbato il rapporto
tra teologia storica e teologia sistematica. Egualmente sintomatico della condizione
patologica della teologia ¢ il suo rapporto, ormai da lungo tempo incrinato, con la
filosofia.

A prima vista, la ragione di cio ¢ riposta in condizionamenti pratici. Con que-
sti condizionamenti intendo il fatto che i candidati al sacerdozio, che normalmente
dispongono di scarsa conoscenza della lingua latina e per lo pitt ignorano il greco
e P’ebraico, impiegano una gran parte del primo semestre alla preparazione, spes-
so frustrante, degli esami linguistici. A parte la scarsa efficacia dell’apprendimento
contemporaneo di piti lingue attraverso i cosiddetti corsi intensivi, la filosofia ¢ per
le discipline sistematiche almeno altrettanto importante delle lingue antiche per I’e-
segesi. Eppure soltanto studenti particolarmente dotati dedicano spontaneamente
allo studio della filosofia lo stesso tempo riservato all’apprendimento delle suddette
lingue al quale sono costretti dagli esami. A cio si aggiunge che, nelle facolta teologi-
che che sono situate in universita a ordinamento statale, i teologi ricevono la propria
formazione filosofica attraverso lezioni e seminari delle cattedre di filosofia afferenti
alla facolta di filosofia. Qui, pero, le lezioni, pensate per essere ascoltate da studenti
di filosofia, presuppongono una visione panoramica della storia della filosofia e dei
concetti. Soltanto pochi teologi si appropriano di queste conoscenze. Alcuni nem-
meno frequentano i corsi di filosofia e cercano unicamente di superare in qualche
modo gli esami. Il loro superamento ¢ facilitato dal fatto che, in seguito alla sciagurata
modulizzazione dell’organizzazione degli studi universitari in Germania, la filosofia
¢ stata distribuita a frammenti nei diversi moduli teologici. Riguardo a un modulo,
sul quale esaminano soltanto uno o due professori e nel quale un corso di filosofia
integra soltanto una parte di sei o sette altre parti, lo studente pud sperare di non

501

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La teologia nelle Universita tedesche

essere esaminato dal professore di filosofia. A Bonn, per esempio, gli studi filosofici
modularizzati del candidato al sacerdozio non hanno praticamente alcuna incidenza
sui corsi di dogmatica, di teologia fondamentale e di teologia morale. C’¢ una distanza
siderale tra cio che nelle discipline filosofiche si esige dagli studenti della Gregoriana
e cio che, per esempio, a Bonn, si richiede agli studenti di teologia.

Tuttavia la diminuzione dell’interesse per la filosofia nella maggior parte degli stu-
denti di teologia non ¢ dovuta soltanto a condizionamenti del sistema. Un motivo di
cio risiede anche nell’insegnamento della filosofia nelle universita. Allo spostamento,
appena descritto, del baricentro della teologia verso la linguistica, la scienza storica
e la sociologia della Chiesa e della religione, corrisponde la riduzione della filosofia
all’analisi linguistica, all’autoriflessione storica e alla teoria della scienza. Sono passati
i tempi in cui la corrispondenza tra pensare ed essere era presupposta; sono percio
passati anche i tempi in cui la teologia sistematica poteva ricorrere a una forma di
pensiero filosofica ossia a una metafisica e accedere cosi, in maniera sempre nuova,
all’'unita della fede cristiana. Non & questa I'ultima ragione del fatto che la teologia,
negli ultimi decenni, ¢ connotata da una mancanza di grandi progetti sistematici e
da un positivismo che si limita a raccogliere e catalogare fatti. Non c¢’¢ pressoché un
tema, un concetto, una persona della storia della filosofia e della teologia che non sia
trattata con metodo storico. Spuntano ovunque, come funghi dal suolo, enciclopedie
(non soltanto enciclopedie universali, ma enciclopedie specializzate in tutti i campi
scientifici). Chi si intende di filosofia e teologia, sa che questo diligente ricercare e
raccogliere ¢ pit il sintomo di una crisi spirituale che la prova della vitalita della filo-
sofia e della teologia.

Klaus Demmer nel suo volumetto intitolato Zumutung aus dem Ewigen («Ingiun-
zione dall’eternita»), un altro testo che vale la pena leggere, ha espresso osservazioni
degne di considerazione sulle conseguenze della mancanza di istruzione filosofica
nei teologi, per la consistenza della loro personalita spirituale oltre che intellettua-
le. «Quanto pitl ¢ intenso lo studio della filosofia — osserva Demmer —, tanto pit &
ricettivo il senso per I'eccedenza del pensiero teologico (denkerischer Uberschuss).
Lo studente si rende conto dell’alto grado di forza razionale e di cogenza contenuto
nelle proposizioni teologiche. Il positivismo teologico versa sempre nel pericolo di
nascondere questo aspetto [ ...]. Positivismo e clericalismo sono due facce della stessa
medaglia [...]. Allo studente di teologia non & concesso di perdersi in una conoscenza
nozionistica, per quanto essa sia irrinunciabile, e gli devono essere offerti strumenti di
sintesi: quali questioni umane si celano dietro i temi dominanti della teologia? Come
sono state recepite, comprese e affrontate tali questioni lungo la storia della teolo-
gia? Si & ulteriormente evoluto lo status quaestionis? Possono essere introdotti nuovi
aspetti non presi in considerazione finora?»12,

12 K. DEMMER, Zumutung aus dem Ewigen. Gedanken zum priesterlichen Zolibat, Freiburg 1991, 75s.

502



Karl-Heinz Menke

4. Conseguenze pratiche e postulati

Da trent’anni vivo nel Collegiun: Albertinum, a Bonn, tra i candidati al sacerdozio
della Diocesi di Colonia. Ritengo percio di potermi assumere la responsabilita delle
seguenti osservazioni.

Mentre gli studenti, con i quali iniziai cinquant’anni fa i miei studi, erano radicati
nella Chiesa, tra i pochi che ancora entrano in seminario, sono molti quelli che sin
dall’infanzia hanno familiarita con la critica anticristiana, il pluralismo postmoderno
e Pagnosticismo. Essi non hanno bisogno, all’inizio dei loro studi, di un’intensificazio-
ne della critica alla quale sono stati sottoposti persino dai genitori, dai fratelli e dagli
amici. Lo studioso viennese dell’Antico Testamento Ludger Schwienhorst-Schonber-
ger osserva: «Durante la mia attivita di professore universitario ho conosciuto, ancor
prima dell’ondata dei profughi, studenti che sono passati dall’Islam al Cristianesimo.
Altri hanno preso congedo dall’ateismo e dall’edonismo dei loro genitori. Altri anco-
ra hanno vissuto sul proprio corpo la fragilita del contesto esistenziale (Lebenswelt)
moderno e intuito le sue ingannevoli promesse. Con gli studi teologici si assumono un
vero e proprio rischio (professionale). Da questo contesto esistenziale proviene una
parte di coloro che oggi studiano teologia. Di solito non hanno esperienze negative
con la cosiddetta “Chiesa ufficiale”. Alcuni nemmeno sanno che cosa significhi. Una
studentessa convertita dall’Islam, quando le chiesi rispettosamente che cosa I’avesse
spinta a entrare nella Chiesa cattolica, mi rispose che, tra I’altro, era stata la conside-
razione della donna nella Chiesa cattolica»13.

Molti tra coloro, relativamente pochi, che vogliono ancora studiare teologia, han-
no conosciuto la forza fondatrice di senso della fede cristiana non in famiglia o nella
comunita ma per caso od occasionalmente. Essi anelano a una stabilizzazione di que-
ste esperienze e a una comunita nella quale la fede cristiana & vissuta con evidenza e
in maniera soddisfacente. Poi, pero, capita abbastanza spesso che questi cercatori di
senso incontrino professori di teologia che rivelano “esperienze spirituali” ridicole.
L’atteggiamento critico nei confronti della Chiesa da parte di questi “maestri di teolo-
gia” rincorre cid che la maggioranza secolarizzata ritiene plausibile, senza accorgersi
che una teologia, che si vende come amplificatore dello spirito del tempo, ¢ a buon
diritto ritenuta superflua dai profani. Certo, la teologia ¢ sempre anche autorifles-
sione della fede e della pastorale comunitaria della Chiesa. Tuttavia questa critica
presuppone, come condizione della propria giustificazione, amore per la Chiesa. Un
amore che gli studenti devono poter sperimentare nella persona del loro docente di
teologia, anche e specialmente quando egli mette a nudo le ferite della Chiesa e de-
nuncia le sue mancanze.

13 L. SCHWIENHORST-SCHONBERGER, Theologie und Lebensform, in Unabhingige Theologie. Gefabr fiir die
Kirche?, cur. B. Leven, Freiburg 2016, 101-123; 104.

503

<
=
n
@
)
S
I}
©




@
Y
c

&

o
O

Nl

=

La teologia nelle Universita tedesche

Forse oggi bisognerebbe concepire uno studio della teologia che non abbia origi-
ne dalla divisione tra formazione spirituale e formazione scientifica, bensi da un’in-
troduzione alla fede cattolica che unisca reciprocamente entrambi questi percorsi. E
sicuramente i vescovi tedeschi si sbagliano, se aspettano che sia lo Stato a eliminare
la sproporzione tra il numero degli studenti, da un canto, e le istituzioni teologi-
che, dall’altro. Dal momento che il Concordato esige che i docenti di teologia dei
candidati al sacerdozio siano di regola sacerdoti (comzmuniter sint sacerdotes), e se si
mette in conto che statisticamente uno su settanta candidati al sacerdozio presenta i
presupposti per avere una cattedra, si puo allora attualmente disporre, ogni anno, di
tre candidati idonei all'inseghamento della teologia in tutta la Germania. Rispetto a
questo numero ¢ estremamente sproporzionata la quantita di cattedre che ogni anno
rimangono vacanti. Ovunque, infatti, il numero delle facolta e degli insegnamenti
teologici nelle universita ¢ stato solo minimamente o per nulla ridotto. Dove vengo-
no formati soltanto docenti di religione, non c’¢ praticamente pitt alcuna cattedra
occupata da un sacerdote. In alcune facolta, su tredici o quattordici professori, ce
n’¢ ancora uno che & presbitero o diacono. E difficile pretendere da una facolta che
tra quindici aspiranti scelga un sacerdote, se non ¢& anche il piti qualificato scientifi-
camente. Se, in conformita con il Concordato, i vescovi tedeschi volessero occupare
con sacerdoti almeno la meta delle cattedre vacanti nelle facolta, dovrebbero ogni
anno dispensare almeno dieci candidati al sacerdozio per consentire loro di seguire
la carriera accademica.

Da un punto di vista meramente numerico, due case come il Collegium Alberti-
num a Bonn o il Borromaeun a Miinster sarebbero frattanto sufficienti a ospitare tutti
i candidati al sacerdozio della Repubblica Federale Tedesca. E se si trattasse soltanto
di formazione e non anche di ricerca teologica, in Germania sarebbe necessaria sol-
tanto una facolta teologica cattolica. Nella prospettiva concordataria le facolta (con
una media di 12-15 studenti) sono prescritte soltanto per la formazione dei sacerdoti.
Pertanto ritengo che sia soltanto questione di tempo perché una delle parti politiche
affronti il tema della sproporzione tra il numero degli studenti e quello delle cattedre
di teologia. Il federalismo culturale tedesco, lo status di dipendenti dei professori
stipendiati dallo Stato e la proporzionale confessionale si oppongono a cio. In ogni
caso, una societd sempre pill secolarizzata costringera a chiedersi perché il contri-
buente debba finanziare due teologie confessionalmente legate che, all’interno delle
universita, sono spesso pill tollerate che rispettate e la cui base ecclesiale si fa sempre
piu esigua.

Con questa prognosi non mi esprimo a favore di una ritirata della teologia dalle
universita a ordinamento statale. Tuttavia se i vescovi tedeschi vogliono universita
nelle quali i candidati al sacerdozio siano formati, almeno per la meta, da sacerdoti e
sia garantito un livello scientifico che imponga considerazione e rispetto ai potenziali
interlocutori nelle discipline confinanti, devono essi stessi farsi carico dell’iniziativa

504



Karl-Heinz Menke

e proporre allo Stato una riduzione entro limiti ragionevoli. Temo tuttavia che I’af-
fermazione dei diritti acquisiti sia piti forte della disponibilita a una loro dismissione.
Prerequisito di cio sarebbe infatti un elenco di criteri sulle cui conseguenze tutti i
vescovi dovrebbero concordare. E da sperare che i pastori della Chiesa in Germania,
dopo il prevedibile collasso del sistema attuale, si accordino su due siti nei quali tutti
i candidati al sacerdozio siano formati da parte di sacerdoti chiamati all’insegnamento
in base a regole oggettive, che corrispondano agli standard scientifici di discipline non
teologiche, non considerino I'istruzione scientifica e la formazione spirituale come
due realta contrapposte, tutelino I'unita di teologia sistematica e di teologia storica,
restituiscano alla teologia la sua originaria importanza e bandiscano il sistema statale
dei moduli di studio mettendolo dove deve stare: nel cestino degli esperimenti falliti.

(Traduzione dal tedesco di Andrea Sandri)

505

<
=
n
@
)
5
I}
©




