Recensioni RTLu XXV (3/2020) 529-537

Poco meno di un angelo. L'uomo soltanto
una particella della natura?

Ermanno Pavesi
D’Ettoris Editori, Crotone 2016, 312 pp.

Lo studio di Pavesi affronta il problema antropologico lungo tutto il suo svolgersi
dalle origini della civilta occidentale nel pensiero greco fino a quello contempora-
neo, nella contrapposizione che si manifesta a pit riprese e sotto varie sfumature fra
una visione deterministica che nega di fatto la liberta dell'uomo e dunque lo riduce
ad una particella della natura, e al contrario una visione che salva la ragione e la li-
berta dell'uomo, riconoscendone una differenza qualitativa e non sono quantitativa
rispetto al resto della natura. Come afferma nella conclusione «il presente studio si
¢ proposto di descrivere il problema antropologico sotto I'aspetto del conflitto tra la
visione dell’'uomo personalistica e quella naturalistica» (p. 289).

L’introduzione prende in esame 'enciclica di Papa Francesco Laudato si’ sotto-
lineando in essa la chiara antropologia cristiana in contrapposizione ad un pensiero
contemporaneo tecnocratico che riduce 'uomo ad un oggetto e non lo riconosce
come soggetto con una dignita irriducibile.

1l primo capitolo individua nella crisi antropologica il centro della crisi della civil-
ta moderna. In particolare ¢ il naturalismo la corrente di pensiero che, contrapponen-
dosi alla visione dell'uomo come persona elaborato dal pensiero filosofico-teologico
cristiano, ¢ alla radice di ogni abuso moderno nei confronti dell'uomo: dalla manipo-
lazione genetica, all’aborto, all’eutanasia. La differenza fondamentale tra le due visio-
ni sta nella considerazione dell’'uomo: per la mentalita naturalistica & solo un prodotto
spontaneo di una serie di processi chimico-fisici, dunque come prodotto oggi ¢ alla
mercé della tecnica; per la concezione personalistica 'uomo non ¢ un prodotto, ma
un soggetto, una creatura, immagine di Dio, razionale e libera.

Lo studio di Pavesi si propone «di esaminare correnti filosofiche e psicologiche in
relazione al loro atteggiamento nei confronti della concezione dell'uomo come per-
sona e soprattutto di descriverne alcune che hanno avuto una particolare influenza
sullo sviluppo della nostra cultura, contribuendo cosi a creare 'ambiente culturale
dominante» (p. 44), questo anche «per evitare il grave errore di cercare di contrastare

529



c
.2
v
c
)
O
]
o

Ermanno Pavesi, Poco meno di un angelo. L'uomo soltanto una particella della natura?

concezioni della cultura diffusa servendosi proprio di correnti filosofiche che hanno
contribuito a generarla» (p. 45).

Sarebbe qui lungo riassumere dettagliatamente i ventitré capitoli del libro (cosa
che fa in modo egregio Mauro Ronco nella sua prefazione). Accenniamo solo breve-
mente all’argomento trattato soffermandoci su alcuni punti del testo che ci hanno
particolarmente colpito.

Dal capitolo IT al V lo studio prende in considerazione il pensiero greco. Dalla
concezione fatalista dell'uomo nel periodo prefilosofico, impotente dinanzi ai moti
dell’animo suscitati dalla divinita, fino alla scoperta dell’anima da parte di Socrate,
intesa come capacita di intendere e volere, ma con la tendenza ad identificare I'uomo
con la sola anima. Platone con la tripartizione dell’anima, concupiscibile, irascibile e
razionale, introduce la necessita di una educazione al bene e alla virtti per dominare
gli istinti. Aristotele ha il grande merito di aver chiarito il rapporto anima-corpo con
la sua definizione dell’anima come forma del corpo. E anche I'individuazione nell’in-
telletto umano di due componenti: una pit passiva dotata di certa materialita per
poter essere impressionata dalle sensazioni, e I'altra pit attiva, immateriale, capace
di elaborare le forme e le immagini conosciute. Infine nel capitolo V con Ippocrate
abbiamo la nascita della medicina scientifica, fondata sulla teoria dei quattro elemen-
ti. Platone sottolinea il ruolo attivo del paziente nella terapia degli uomini liberi. La
teoria di Galeno invece appartiene al filone naturalistico che svaluta la dimensione
spirituale dell'uomo: «qualunque cosa I'uomo pensi o faccia non dipenderebbe da
una scelta, da un fine o anche solo da un interesse, ma sarebbe causato da forze na-
turali estranee alla coscienza» (p. 78). Secondo Ippocrate e Platone invece il corpo
e le forze naturali possono avere una certa influenza sull’'uomo ma non lo possono
determinare del tutto.

Nel VI capitolo si espone la svolta cristiana, ovvero la scoperta dell'uomo come
persona in connessione alla rivelazione di un Dio personale che instaura un rappor-
to diretto con ciascuno degli uomini e ne fonda la dignita irriducibile. Certamente
essenziali alla dimensione personale dell’'uomo sono le sue facolta intellettive e il [i-
bero arbitrio. L’'uomo ¢ capace di distinguere il bene dal male e responsabile delle
sue scelte. Con il cristianesimo c’¢ anche una rivalutazione del corpo. A fronte della
visione cristiana di un uomo libero e responsabile troviamo nell’astrologia antica una
concezione fatalistica e deterministica che i Padri della Chiesa hanno combattuto.

Nel VII e VIII capitolo si presenta la penetrazione dell’aristotelismo nell’Occi-
dente latino nel periodo medievale e la reazione della Chiesa sia attraverso le condan-
ne da parte del Magistero, sia poi nella nuova elaborazione del pensiero aristotelico
in chiave cristiana che & propria di Tommaso d’Aquino. Mi pare che in questi due
capitoli il merito di Pavesi stia nel chiarire che non ¢ tanto la visione aristotelica
a far problema al magistero della Chiesa, quanto I'interpretazione fornita da Aver-
ro¢ e i commenti arabi-mussulmani ed ellenistici che negavano la liberta personale

530



Angelo Pizzetti

dell’'uomo, affermavano che l'intelletto attivo ¢ unico per tutti gli uomini e che ogni
evento terreno, in particolare il destino umano, ¢ scritto nelle stelle. Sara soprattutto
Tommaso nel XTII secolo a formulare un aristotelismo compatibile con la visione
cristiana. Interessante il riferimento a Ernst Bloch che distingue una sinistra e una
destra aristotelica: «Esiste una linea che da Aristotele non porta a Tommaso e allo
spirito dell’Aldila, ma a Giordano Bruno e alla materia universale vivente. Proprio
Avicenna rappresenta, insieme ad Averro¢, uno dei primi e pitt importanti punto di
riferimento di questa linea» (p. 104)1. Tommaso d’Aquino che rappresenta la destra
aristotelica, fornisce una interpretazione di Aristotele che non contraddice le verita
di fede. In lui I'intelletto & qualche cosa che appartiene all’anima ma in modo tale che
«non possegga alcun organo corporeo come lo posseggono le altre potenze dell’a-
nima» (p. 107)2. Viene formulata cosi in modo compiuto la concezione dell’anima
propria del cristianesimo: I’anima umana ¢ forma del corpo ma & spirituale, ovvero ha
una dimensione che esula dal corpo. Pavesi chiarisce qui che la critica alla scolastica
da parte degli Umanisti non ¢ alla scolastica tomista, ma appunto alla sinistra aristo-
telica che continuera a dominare gli insegnamenti universitari. Solo col Concilio di
Trento la filosofia di Tommaso ha ricevuto un riconoscimento generale nella Chiesa.
Questo capitolo & importante per lo sviluppo successivo: «I.’opera di San Tommaso
ha riconciliato filosofia e teologia, ma non ¢ riuscita a debellare la sinistra aristotelica e
il determinismo astrologico, che nei secoli successivi hanno assunto forme differenti,
integrando le nuove conoscenze scientifiche nelle concezioni filosofiche» (p. 110).

I capitoli da IX a XTI sono dedicati all'umanesimo. In particolare il merito di Pa-
vesi ¢ di scardinare 'interpretazione dominante che vede nell'umanesimo un movi-
mento quasi anticristiano, un illuminismo ante litteram, «nato interamente con 'in-
tenzione di rendere autonoma la vita civile della Chiesa Cattolica, la filosofia della
natura dalla teologia, e con I'affermazione del primato della ragione sulla fede» (p.
133). Pavesi documenta abbondantemente con dovizia di citazioni che questo ¢ falso
sia per Petrarca, il primo umanista (cap. X) che per gli altri umanisti cristiani (cap.
XI). Da questo punto di vista i primi umanisti criticano il determinismo naturalistico,
difendono il libero arbitrio e la dignita umana che dipendono dal fatto che 'uomo
¢ creato a immagine e somiglianza di Dio. Li possiamo porre cosi dalla parte della
visione personalista e contro quella naturalistica.

11 XII capitolo & dedicato a Lutero e alla riforma protestante. E acuta e sorpren-
dente la lettura di Pavesi che coglie nella negazione del libero arbitrio il cardine
dell’antropologia luterana. Che non sia una interpretazione arbitraria del nostro Au-
tore lo documenta il Riformatore stesso rispondendo all’opera De lzbero arbitrio di

1 Cit. di E. BLOCH, Das Materialismusproblem, seine Geschichte und Substanz, Frankfurt am Main 1985,
480-481.

2 Cit. di TOMMASO D’AQUINO, Unita dell'intelletto contro gli averroistz, Milano 2000, 81.

531

el
D
n
()
>
@,
o
=




c
.2
v
c
)
O
]
o

Ermanno Pavesi, Poco meno di un angelo. L'uomo soltanto una particella della natura?

Erasmo da Rotterdam con 'opera De servo arbitrio, e affermando: «Inoltre di una
cosa ti lodo grandemente e ti applaudo: di avere, solo fra tutti, affrontato la vera
questione, il punto cruciale cio¢, senza importunarmi con altri problemi fuori luogo,
come il papato, il Purgatorio, le indulgenze e cose simili — sciocchezze pit che vere
questioni — con cui finora quasi tutti mi hanno dato invano la caccia. Tu, e soltanto
tu, hai visto il cardine dei vari problemi e hai affrontato la questione cruciale» (p. 155)
3, La questione cruciale & appunto quella del libero arbitrio. La conferma che questo
fosse il cuore del problema per Lutero I’'abbiamo anche dal fatto che dei 120 volumi
con migliaia di pagine pubblicata a Weimar, la Wezmarer Ausgabe, che si possono far
risalire al riformatore, Lutero nel 1537 dichiara di riconoscerne solo due: il De servo
arbitrio e il Catechismo. Questo dice la centralita e la portata che questo problema
aveva per lui. Ecco per Lutero la volonta umana ¢ come una bestia da soma che pud
essere cavalcata da Dio o da satana. «E non ¢ nella sua facolta scegliere o cercarsi uno
dei due cavalieri, bensi sono i cavalieri a combattersi 'un ’altro per ottenerla e pos-
sederla» (p. 156)4. L’'uomo & dunque uno strumento passivo mosso da una volonta
superiore. In lui domina poi una concezione dell'uomo che dopo il peccato originale
¢ totalmente “carne” e soggetto alla concupiscenza — «una visione che potremmo
definire “biologica”» (p. 161) — la cui salvezza dipende interamente dall’arbitrio di
Dio. La netta separazione fra fede e ragione, oltre che essere la prima fase della deelle-
nizzazione richiamata da Benedetto XVI a Regensburg (cfr. p. 160) se da un lato nega
la possibilita di arrivare alla conoscenza di Dio partendo dalla ragione o dalla natura,
dall’altro consente uno sviluppo della scienza completamente autonoma.

Nel capitolo XIII Pavesi demolisce 'immagine di un Rinascimento come epoca
illuminata che avrebbe rotto con le superstizioni del Medioevo: I'astrologia domina
il pensiero e ad essa consegue spesso una visione meccanicistica della realta. Filippo
Melantone favorisce la diffusione dell’astrologia che comincia ad essere insegnata a
Wittemberg nel XVI secolo con Lutero ancora in vita.

Pietro Pomponazzi, considerato I'ultimo scolastico, per Cassirer ¢ il primo illumi-
nista (p. 167)5, perché prescinde completamente da concezioni trascendenti e dalla
teologia, nega Iesistenza di spiriti immateriali, dell'immortalita dell’anima e del libero
arbitrio, per cui «questa unicita del nesso causale esclude che, accanto alla sfera del-
la determinazione universale, la quale noi chiamiamo “natura”, possa sussistere una
regione qualsiasi che si sottragga a tale determinazione» (pp. 167-168)¢. In sostanza
dinanzi alla natura possiamo dire: «E tutto qui!». Il mondo non & segno.

Leonardo Da Vinci si rende conto delle inesattezze del sapere universitario e pri-

3 Cit. di MARTIN LUTERO, I/ servo arbitrio (1525), a cura di F. de Michelis Pintacuda, Torino 1993, 416.
4 Ibid, 125.

5 Cfr. E. CASSIRER, Individuo e cosmo nella filosofia del Rinascimento, Firenze 1974, 132.

6 Ibid., 170.

532



Angelo Pizzetti

vilegia le conoscenze acquisite con la pratica delle arti meccaniche. Ma questo porta
sempre pil ad affermarsi il modello della macchina, ovvero materia pitt movimento,
per spiegare tutta la natura in chiave quantitativa, e superare la visione che vedeva
nelle forme e nelle essenze la chiave di lettura della realta. Tutte le qualita non tradu-
cibili in termini matematici e quantitativi vengono escluse. Nella natura non ci sono
pitl gerarchie e il mondo non ¢ piti concepito per 'uomo, ma tutti i fenomeni, come
tutti i pezzi che compongono una macchina, hanno lo stesso valore. La metafora della
natura come macchina appiattisce ogni differenza ontologica fra gli esseri, per cui
il filosofo Francesco Bacone interpretera la storia delle arti come parte della storia
naturale.

Nel XIV capitolo troviamo che Cartesio per tentare di rispondere a queste con-
cezioni moniste che riducono e appiattiscono la realta ad una dimensione, introduce
un dualismo radicale che non ¢ meno dannoso dal punto di vista dell’evoluzione del
pensiero. Anche qui Pavesi coglie il cuore del problema. Cartesio afferma I’esisten-
za di due sostanze, distinguendo fra res extensa, caratterizzata dall’estensione nello
spazio, e res cogitans che caratterizza esclusivamente I'uomo. A differenza dei filosofi
precedenti identifica I'anima solo con la dimensione razionale, dunque nega I’anima
vegetativa e 'anima sensitiva. Tutta la realta materiale, compresi gli esseri viventi e il
corpo umano, sarebbero totalmente soggetti a leggi naturali e tutti gli organismi non
sarebbero altro che macchine. Alla res cogitans spetterebbe solo attivita razionale e
conscia, mentre alla res extensa tutto il resto. Di conseguenza abbiamo una spiega-
zione meccanicistica dei vegetali, degli animali e del corpo umano, rompendo I'unita
psicosomatica dell’'uomo e rendendo autonomi i due ambiti e problematica I'intera-
zione. Se gli animali non hanno anima sensitiva, non sono capaci di soffrire, per cui
si introduce senza scrupoli la vivisezione. Nicola Stenone critichera queste teorie.
La negazione dell’anima vegetativa e sensitiva apre le porte alla negazione anche di
quella razionale. «Il concetto stesso di “intelligenza artificiale” suggerisce I'idea che le
funzioni intellettive possono essere riprodotte da un computer» (p. 180).

Nel XV capitolo abbiamo lo sviluppo coerente di questi presupposti. Arnold
Geulincx con la teoria dell’occasionalismo, per cui 'attivita mentale e quella del cor-
po sarebbero coordinati solo in quanto Dio ¢ 'autore dell’'una e dell’altra, formula
la metafora che paragona il corpo e I’anima a due orologi e Dio I'orologiaio. Questa
stessa metafora viene ripresa da Nicolas Malebranche e Gottfried Wilhelm Leibniz.
Quest’ultimo per capire la sincronia dei due orologi, corpo e anima, esclude un con-
tatto fra loro come anche la possibilita che I'Orologiaio li sincronizzi continuamente,
dunque si risolve ad affermare una armonia prestabilita. Anche se Leibniz rifiuta le
accuse di fatalismo «risulta difficile immaginare come Dattivita psichica possa essere
libera se si svolge parallelamente a processi somatici che sono regolati a loro volta da
leggi meccaniche» (p. 188). Baruch Spinoza assume la posizione pili coerente e radi-
cale dove res cogitans e res extensa non sarebbero due sostanze ma la manifestazione

533

el
D
n
()
>
@,
o
=




c
.2
v
c
)
O
]
o

Ermanno Pavesi, Poco meno di un angelo. L'uomo soltanto una particella della natura?

di un’unica sostanza. Egli non ammette |’esistenza di un Dio trascendente, ma natura
e Dio coinciderebbero, in un universo panteisticamente inteso soggetto totalmente
alle leggi naturali e funzionante in modo meccanicistico e deterministico. Julien Of-
fray de La Mettrie applica fino in fondo la metafora della macchina per la realta e
per 'uomo spiegando le funzioni psichiche superiori per mezzo di una struttura pit
complessa del cervello.

Il XVTI capitolo ¢ dedicato a Thomas Hobbes considerato il fondatore della filo-
sofia politica moderna: anche lui ha una visione meccanicistica della natura e dell’uo-
mo, ritiene mera illusione il libero arbitrio e nega la volonta come appetito razionale
«come se appetito nell'uomo e nella bestia non fossero la stessa cosa» (p. 199)7. 1l
filosofo formula cosi una antropologia riduzionistica onde la necessita di assoggettarsi
al grande Leviatano che ¢ lo Stato per garantire la pace. Pavesi riconosce precise so-
miglianze del pensiero di Hobbes con le teorie di Lutero, aggiungendo pero a queste
anche la sfiducia nell’autorita della Scrittura di fronte ai pericoli delle controversie
presenti nel suo tempo. Puo essere anche visto come precursore della psicologia del
profondo: gli uomini attribuiscono alla volonta i loro pensieri e comportamento inca-
paci di riconoscerne la vera origine.

Nel XVII capitolo Pavesi in Schleiermacher riconosce le origini di una nuova
religiosita fondata sull’intuizione e sul sentimento, dove ogni rivelazione ¢ sempre
qualcosa di singolare e non esiste una rivelazione con valore assoluto, dove anche la
concezione di un Dio personale si dissolve e con esso la concezione personale dell’uo-
mo che «diventa un essere fluido, senza una natura propria, prodotto in continua
trasformazione, di due forze contrapposte» (p. 217) che non sono pili, pero, come
in Lutero, due esseri trascendenti, ma forze naturali, due istinti opposti, che anticipa
le interpretazioni dialettiche della realta e della storia e la concezione psicoanalitica
della lotta fra Eros e Thanatos (p. 216).

I capitoli dal XVIIT al XXII presentano la crisi dell’antropologia moderna, de-
clinata da una serie di autori che hanno contribuito ad una visione deterministica
dell’'uomo e della realta: Nietzsche che con I'annuncio della morte di Dio sdivinizza la
realta e lascia 'uomo in un mondo in cui «non vi sono che necessita» (p. 222)8.

Darwin con I'approccio evoluzionistico ha favorito una concezione per cui 'uomo
vien ridotto al suo aspetto biologico. Cid porta come conseguenza una concezione na-
turalistica che pretende di eliminare ogni differenza fra eventi naturali ed azioni uma-
ne. Il naturalismo nega la distinzione tomista fra azioni umane e azioni dell’'uomo:
sono azioni umane quelle di cui I'uomo, per mezzo di ragione e volonta, ¢ padrone.
Mentre sono azioni dell'uomo quelle indipendenti dalla sua volonta, come potrebbe
essere uno starnuto.

7 Cit- di T. HOBBES, Liberta e necessita. Question: relative a liberta, necessita e caso, Milano 2000, 185..
8  Cit. di E NIETZSCHE, La gaia scienza e 1dilli di Messina, Milano 201118, 148-150.

534



Angelo Pizzetti

Con Wilhelm Maximiliam Wundt abbiamo la nascita della psicologia sperimen-
tale moderna che portera negli ultimi decenni nel campo delle neuroscienze alla con-
vinzione di molti specialisti di essere vicini alla dimostrazione definitiva che tutta
Iattivita psichica non sarebbe altro che funzione del cervello. Pavesi nel XX capitolo
mostra tutti i limiti di questa presunzione, dal fatto che a tutt’oggi la coscienza resta
un enigma, alla distinzione fondamentale fra neuroscienze (con i risultati certi delle
scienze neurologiche), e neurofilosofia (cio¢ I'interpretazione dei risultati delle neuro-
scienze per costruire una nuova antropologia). Tanto la neurofilosofia che la filosofia
della mente criticano tre aspetti fondamentali della visione dell’'uomo: I'identita per-
sonale, 'oggettivita e particolarita della conoscenza e il libero arbitrio. Pavesi mostra
tutta la debolezza delle argomentazioni riduzionistiche.

Nel XXT capitolo sul determinismo psicologico scopriamo che non solo Sigmund
Freud con la sua psicologia del profondo, ma anche Gustav Jung con la psicologia
analitica hanno una visione naturalistica e riduttiva dell'uomo. Per Freud «’'uomo
nulla di pit ¢, e nulla di meno dell’animale» (p. 255)2, e non solo si schiera contro
I’esistenza di un Dio personale, ma giudica assolutamente irrazionale il principio che
si debba amare il prossimo come se stessi. Per Jung «la personalita cosciente ¢ un
segmento pill o meno arbitrario della psiche collettiva» (p. 261)10.

Il XXII capitolo prende in esame vari altri modelli antropologici moderni. Da
Erich Fromm a Carl Rogers e John Watson, si prende in considerazione I’antropolo-
gia fra determinismo biologico e sociale, fino al comportamentismo, dove il comune
determinatore ¢ la negazione della persona e della sua liberta. Marx considera I’es-
senza umana come «l’'insieme dei rapporti sociali» (p. 266)11, per cui la psicanalisi che
a lui si ispira riduce I'uomo totalmente alla societa misconoscendone la dimensione
interiore personale.

L’ultimo capitolo, il XXIII, fa un bilancio del percorso svolto, riconoscendo pro-
prio nella negazione della dimensione personale dell'uomo la radice della crisi della
modernita. La lucida e profetica opera di Guardini, La fine dell’ epoca moderna, gia
aveva riconosciuto nella modernita un’epoca non cristiana se non anti-cristiana. Per
lui il nazionalsocialismo non rappresenta I’ultima manifestazione della disumanita ma
solo I'inizio, in quanto la modernita ha preteso di scrollarsi di dosso la Rivelazione
cristiana mantenendo i valori da questa introdotti, come la dignita della persona.
Ma questi valori diventano evidenti solo alla luce del Cristianesimo: la negazione di
questo porta a lungo andare alla scomparsa di quelli. Altri autori, come Friedrich

9 Cit. di S. FREUD, Una difficolta della psicoanalisi, in Opere di Sigmund Freud 1915-1917, vol. 8, Torino
1976, 661.

10 C. G. JUNG, La struttura dell’inconscio, in Opere, vol. 7, Torino 1993, 281.

11 Cit. di.K. MARX, Tesz su Feuerbach, in Feuerbach — Marx - Engels, Materialismo dialettico e materialismo
storico, a cura di C. Fabro, Brescia 1962, 83.

535

el
D
n
()
>
@,
o
=




c
.2
v
c
)
O
]
o

Ermanno Pavesi, Poco meno di un angelo. L'uomo soltanto una particella della natura?

Cramer, mostrano i limiti della conoscenza scientifica e criticano le teorie troppo
semplicistiche dell’evoluzione quando pretendono di spiegare la vita come scaturita
da una successione di eventi casuali. Per Noam Chomsky, la complessita dell'uomo
rappresenta un vero nzzracolo biologico. Un filosofo come Ludwig Wittgenstein rico-
nosce un ordine logico soggiacente sia alla realta che al pensiero umano. Lo psichiatra
viennese Viktor Frankl identifica nel problema del significato la questione di fondo
dell’'uomo, per cui la Logoterapia-analisi esistenziale che lui fonda, per il valore dato
al significato del vivere e I'apertura alla trascendenza, puod a buon diritto essere de-
finita umanistica. La conclusione di Pavesi, quale chiasmo che spiega il titolo ¢ una
citazione del Concilio Vaticano IT: «I.’uomo in verita non sbaglia a riconoscersi supe-
riore alle cose corporali e a considerarsi piti che soltanto una particella della natura o
un elemento anonimo della citta umana» (p. 287)12,

Quello di Pavesi ¢ un trattato di antropologia, avvincente e documentato. Non
si limita a dare la sua interpretazione degli autori che richiama, ma documenta con
dovizia di citazioni il loro pensiero. Si vede all’opera un maestro sia per la capacita
di sintesi di tematiche vastissime, sia per il pregio di cogliere subito di ogni autore il
punto della questione, il cuore del problema, I’elemento che illumina tutto il pensiero.
E uno studio che aiuta a ripensare molti luoghi comuni e non ha paura di riconoscere
le responsabilita dell’attuale concezione anti-cristiana ad autori come Lutero. Non &
certo un libro “politicamente corretto”. Smaschera senza mezze misure molti autori
portati oggi in palmo di mano anche nell’ambito della teologia, come Freud e Jung,
considerati “mostri sacri intoccabili”. Ecco invece uno psichiatra che non ha il com-
plesso di inferiorita di certi teologi moderni di fronte a questi autori, e ne manifesta i
fondamenti antropologici che possiamo dire disumani, se I'umano implica la liberta e
la trascendenza. In un panorama teologico, filosofico e scientifico dove domina ormai
la deellenizzazione e la negazione dell’anima, Pavesi non teme di essere fuori moda
difendendo a spada tratta I’esistenza di un’anima spirituale, razionale e libera, e de-
dicando diversi capitoli al pensiero greco, riconoscendone il valore fondativo. Certo
pero il centro positivo della sua antropologia ¢ la scoperta della persona che avviene
solo col Cristianesimo. In Pavesi troviamo I’affermazione della liberta dell'uomo che
svanisce con lo svanire della sua apertura alla trascendenza e che nello sguardo di Cri-
sto trova la sua dignita irriducibile. Egli risulta in sintonia con tutto il magistero della
Chiesa fino a Papa Francesco, rivelando anche qui la lettura distorta che si puo fare
dell’enciclica Laudato si’ e cogliendo invece il centro del problema, dove «I’apertura
alla trascendenza diventa la condizione imprescindibile per inquadrare correttamente
la questione ambientale» (p. 28). Sorprende scoprire in uno psichiatra la lucidita del
pensiero cattolico che vorremmo incontrare in molti teologi! Forse possiamo trovare
il pensiero riassuntivo dell’antropologia di Pavesi proprio in una frase della Laudato

12 Cit. di Gaudium et spes, 14.

536



Angelo Pizzetti

s¢’ citata: «L’essere umano, benché supponga anche processi evolutivi, comporta una
novita non pienamente spiegabile dall’evoluzione di altri sistemi aperti. Ognuno di
noi dispone in sé di un’identita personale in grado di entrare in dialogo con gli altri e
con Dio stesso. La capacita di riflessione, il ragionamento, la creativita, I'interpreta-
zione, I’elaborazione artistica ed altre capacita originali mostrano una singolarita che
trascende I’ambito fisico e biologico. La novita qualitativa implicata dal sorgere di un
essere personale all’interno dell’'universo materiale presuppone un’azione diretta di
Dio, una peculiare chiamata alla vita e alla relazione di un Tu a un altro tu. A partire
dai testi biblici, consideriamo la persona come soggetto, che non pud mai essere ri-
dotto alla categoria di oggetto» (p. 32)13.

Angelo Pizzetti

=
(1)
o)
[0}
=
A,
o
=]

13 Cit. di Laudato si’, 81.

537



