
Recensioniı S IT U XX 3/2020) 529-55/

OCO mMenO di angelo. L’uomo soltanto
un  ‚«b) particella della natura ”

Ermanno Pavesı
D BttoriSs Editori, ( rotone 2016, I

LO studio di Paves] affronta problema antropologico lungo s {  ( svolgersi
dalle ormgını della civilta occidentale nel pensiero C  ( fino quello CONtEMPOFA-
11CO, nella Contrapposizione che 61 manıifesta pIU riprese varle sfumature fra
una visione deterministica che NSa d fatto la ibertäa dell’uomo dunque lo riduce
acl una particella della natura, contrarlıo un visione che salva 1a raglone 1a IM
bertä dell’uomo, tconoscendone una differenza qualitativa 10  — SOL10 quantitativa
rispetto EsSTO della Aatura OMmMe afferma nella conclusione <] studio 61

di descrivere ı] problema antropologico l’aspetto de] conflitto tra 1a
Vislone dell’uomo personalistica quella naturalistica» (p 289)

L’introduzione prende 1n Venciclica di Papa Francesco Laudato \YA O-
lineando 1n Ka 1a chiara antropologia ecristiana 1n Contrapposizione ad pensiero
CONtTEM DPOFrANCO tecnocratico che riduce l’uomo acl OSSEeLLO 110  - lo F1CONOSCE
OM CO  — una dignita irriducibile.

I} prımo capitolo individua nella CI1s1 antropologica ı] CEeNTfro della CT1s1 della Civil-
ta moderna. In particolare naturalismo 1a COrrentfe d pensiero che, CONtIrappONECN-
dosi alla Vislone dell’uomo (G)183{° DEISONA elaborato pensiero filosoftico-teolog1ico
cristi1ano, alla radice d Ogn1 abuso moderno nel confronti dell’uome: dalla m an1po-
a7zlone genet1ca, all’aborto, all’eutanasla. La differenza tondamentale tra le due VIS10 -
nı1 STA nella considerazione dell’uome: DCL 1a mentalita naturalistica solo prodotto
SPONTAaNCO di una serl1e di process1 chimico-fisici, dunque (G)183{° prodotto 0gg1 alla
merce della tecnIica: DCI 1a concezlone personalistica l’uomo 10  — prodotto,
»una cCreatura, immagıne di Dio, razionale libera.
LO studio di Paves] 61 DPITODONC «dli esaminare correntl] Alosofiche psicologiche 1n

relazione al loro attegg1amento nel confronti della CONcCezZlonNe dell’uomo OM DECL
SO4 SOprattutto di descriverne alcune che hanno AVUTO una particolare influenza
sullo Sviluppo della OSIra cultura, contribuendo OS1 CTCALEC ’ambiente culturale
dominante>» (p 44), QqUESTO anche I9) evIitare ı] VV CTLTOÖOTIEC d CEICATEC di CO  ASTATE

529529

RTLu XXV (3/2020) 529-537Recensioni

Poco meno di un angelo. L’uomo soltanto
una particella della natura?

Ermanno Pavesi 
D’Ettoris Editori, Crotone 2016, 312 pp.

Lo studio di Pavesi affronta il problema antropologico lungo tutto il suo svolgersi 
dalle origini della civiltà occidentale nel pensiero greco fino a quello contempora-
neo, nella contrapposizione che si manifesta a più riprese e sotto varie sfumature fra 
una visione deterministica che nega di fatto la libertà dell’uomo e dunque lo riduce 
ad una particella della natura, e al contrario una visione che salva la ragione e la li-
bertà dell’uomo, riconoscendone una differenza qualitativa e non sono quantitativa 
rispetto al resto della natura. Come afferma nella conclusione «il presente studio si 
è proposto di descrivere il problema antropologico sotto l’aspetto del conflitto tra la 
visione dell’uomo personalistica e quella naturalistica» (p. 289).

L’introduzione prende in esame l’enciclica di Papa Francesco Laudato si’ sotto-
lineando in essa la chiara antropologia cristiana in contrapposizione ad un pensiero 
contemporaneo tecnocratico che riduce l’uomo ad un oggetto e non lo riconosce 
come soggetto con una dignità irriducibile.

Il primo capitolo individua nella crisi antropologica il centro della crisi della civil-
tà moderna. In particolare è il naturalismo la corrente di pensiero che, contrapponen-
dosi alla visione dell’uomo come persona elaborato dal pensiero filosofico-teologico 
cristiano, è alla radice di ogni abuso moderno nei confronti dell’uomo: dalla manipo-
lazione genetica, all’aborto, all’eutanasia. La differenza fondamentale tra le due visio-
ni sta nella considerazione dell’uomo: per la mentalità naturalistica è solo un prodotto 
spontaneo di una serie di processi chimico-fisici, dunque come prodotto oggi è alla 
mercé della tecnica; per la concezione personalistica l’uomo non è un prodotto, ma 
un soggetto, una creatura, immagine di Dio, razionale e libera.

Lo studio di Pavesi si propone «di esaminare correnti filosofiche e psicologiche in 
relazione al loro atteggiamento nei confronti della concezione dell’uomo come per-
sona e soprattutto di descriverne alcune che hanno avuto una particolare influenza 
sullo sviluppo della nostra cultura, contribuendo così a creare l’ambiente culturale 
dominante» (p. 44), questo anche «per evitare il grave errore di cercare di contrastare 



FManno Pavesi, POCO FNeENnO Al angelo EHOMO SOHTANTO U particelia Ha natura?

CONcCcez710N1 della cultura diffusa servendos!]i Propri0 di correntl Alosofiche che hanno
contribuito generarla» (p 45)

Sarebbe qul lungo tassumere dettagliatamente ventitre capitoli de]l libro (cosa
che fa 1n modo egreg10 Mauro Ronco nella {{l prefazione). Accenn1amo solo breve-
entfe all’argomento soffermandoc! alcuni punt! de]l che C1 hanno
particolarmente colpito.

capitolo INl lo studio prende 1n considerazione pensiero C  (} alla
conNcezlone fatalista dell’uomo nel periodo preftlosofico, impotente dinanzi al imot1
dell’animao sSusc1tat] dalla divinitä, fino alla dell’anima da di Socrate,
intesa (G)183{° capacıta di intendere volere, CO  — 1a tendenza acl identificare l’uomo
CO  — 1a ola anıma. Platone CO  - 1a trıpartizione dell’anima, concupiscibile, irascibile
razionale, introduce 1a necess1ita di una educazione ene alla virtu DCI dominare
oli ist1nt]1. Aristotele ha ı] srande imer1to di VT chiarito ı] anıma-corpo CO  —

1a “{l definizione dell’anima (G)1R{5 forma de] OLDO anche l’individuazione nell’in-
telletto 11O di due component!: una pIU passıva dotata di C& materialita DCT

OSSCTC impressionata dalle seNsazl0onNn1, V’altra DIU attıva, immateriale, CAaDacCe
d elaborare le forme le immagın! cOoNOscCIute. Infıne nel capitolo CO  — Ippocrate
abbiamo 1a nasclta della mediecina scientifica, ondata sulla teorl1a de]l quattro elemen-
t1 Platone sottolinea ı] ruolo att1Vvo de] pazliente nella terapla degli uom1n1] liber]. La
teorl1a di (Galeno Invece appartiıene Alone naturalistico che Svaluta 1a dimensione
spirituale dell’uomeo: «qualunque (8NXY2] l’uomo pens1 faccla 10  — dipenderebbe da
una scelta, da ine anche solo da interesse, sarebbe CAUSATO da forzeUOTSUGICM turali estranee alla cCOsclenza>» (p 78) Secondo Ippocrate Platone Invece ı] OTIDO

le forze naturali DOSSONO VE una C& influenza sull’uomo 10  — lo DOSSONO
determinare de]

Nel] VI capitolo 61 CSDONC 1a svolta cristlana, la dell’uomo (G)1R{5

DEISONA 1n conNNessiONeEe alla tvelazione di Dio personale che instaura FappOL
diretto CO  — C1aSCUNO degli UuOM1N1 fonda 1a dignitä irriducibile. (‚ertamente

essenz]alj; alla dimensione personale dell’uomo SOL10 le { 1E acolta intellettive ı] IM
ero arbitrio. L’uomao CAaDacCe d distinguere ı] ene male responsabile delle
{ 1E scelte. C(‚on ı] ecristi1anesimo C €  x anche una rtvalutazione de] OTIDO fronte della
vVislione crlstiana di VUOINO libero responsabile trov1amo nell’astrologia antıca una

conNcezlone fatalistica deterministica che Padri della Chiesa hanno combattuto.
Nel] VII[ 111 capitolo 61 1a penetrazione dell’aristotelismo nell’Oceci-

dente latino nel periodo medievale 1a reazlone della Chiesa S12 ALEFAaVersSO le condan-
da de]l Magistero, S12 DO1 nella OV: elaborazione de] pensiero arıstotelico

1n chiave ecristi1ana che propria di Tommaso d’Aquino. MI DAaIe che 1n quest]1 due
capitoli ı] imer1to di Paves] st1a nel chiarire che 10  — 1a visione arıstotelica

far problema al magistero della Chiesa, quanto l’interpretazione ornita da Aver-
Froe comment] arabi-mussulmanı d eJlenistici che 1a 1ibertä personale

5 50()530

Ermanno Pavesi, Poco meno di un angelo. L’uomo soltanto una particella della natura?

Re
ce

ns
io

ni

concezioni della cultura diffusa servendosi proprio di correnti filosofiche che hanno 
contribuito a generarla» (p. 45).

Sarebbe qui lungo riassumere dettagliatamente i ventitré capitoli del libro (cosa 
che fa in modo egregio Mauro Ronco nella sua prefazione). Accenniamo solo breve-
mente all’argomento trattato soffermandoci su alcuni punti del testo che ci hanno 
particolarmente colpito.

Dal capitolo II al V lo studio prende in considerazione il pensiero greco. Dalla 
concezione fatalista dell’uomo nel periodo prefilosofico, impotente dinanzi ai moti 
dell’animo suscitati dalla divinità, fino alla scoperta dell’anima da parte di Socrate, 
intesa come capacità di intendere e volere, ma con la tendenza ad identificare l’uomo 
con la sola anima. Platone con la tripartizione dell’anima, concupiscibile, irascibile e 
razionale, introduce la necessità di una educazione al bene e alla virtù per dominare 
gli istinti. Aristotele ha il grande merito di aver chiarito il rapporto anima-corpo con 
la sua definizione dell’anima come forma del corpo. E anche l’individuazione nell’in-
telletto umano di due componenti: una più passiva dotata di certa materialità per 
poter essere impressionata dalle sensazioni, e l’altra più attiva, immateriale, capace 
di elaborare le forme e le immagini conosciute. Infine nel capitolo V con Ippocrate 
abbiamo la nascita della medicina scientifica, fondata sulla teoria dei quattro elemen-
ti. Platone sottolinea il ruolo attivo del paziente nella terapia degli uomini liberi. La 
teoria di Galeno invece appartiene al filone naturalistico che svaluta la dimensione 
spirituale dell’uomo: «qualunque cosa l’uomo pensi o faccia non dipenderebbe da 
una scelta, da un fine o anche solo da un interesse, ma sarebbe causato da forze na-
turali estranee alla coscienza» (p. 78). Secondo Ippocrate e Platone invece il corpo 
e le forze naturali possono avere una certa influenza sull’uomo ma non lo possono 
determinare del tutto.

Nel VI capitolo si espone la svolta cristiana, ovvero la scoperta dell’uomo come 
persona in connessione alla rivelazione di un Dio personale che instaura un rappor-
to diretto con ciascuno degli uomini e ne fonda la dignità irriducibile. Certamente 
essenziali alla dimensione personale dell’uomo sono le sue facoltà intellettive e il li-
bero arbitrio. L’uomo è capace di distinguere il bene dal male e responsabile delle 
sue scelte. Con il cristianesimo c’è anche una rivalutazione del corpo. A fronte della 
visione cristiana di un uomo libero e responsabile troviamo nell’astrologia antica una 
concezione fatalistica e deterministica che i Padri della Chiesa hanno combattuto.

Nel VII e VIII capitolo si presenta la penetrazione dell’aristotelismo nell’Occi-
dente latino nel periodo medievale e la reazione della Chiesa sia attraverso le condan-
ne da parte del Magistero, sia poi nella nuova elaborazione del pensiero aristotelico 
in chiave cristiana che è propria di Tommaso d’Aquino. Mi pare che in questi due 
capitoli il merito di Pavesi stia nel chiarire che non è tanto la visione aristotelica 
a far problema al magistero della Chiesa, quanto l’interpretazione fornita da Aver-
roè e i commenti arabi-mussulmani ed ellenistici che negavano la libertà personale 



Angelo |Z7e11|

dell’uomo, affermavano che l’intelletto att1VO UunNn1CO DCI tutt1 oli uOom1nı] che Ogn1
EVenNntO terrenOo, 1n particolare ı] destino 110, Sscr1tto nelle stelle. Sar SOPFrattiutto
Tommaso nel JI1 secolo tormulare aristotelismo compatibile CO  — la vVislione
cristlana. Interessante ı] riterimento Ernst Bloch che distingue un Ss1n1ıstra una

destra arıstotelica: «Esiste una linea che da Aristotele 110  - Tommaso allo
SpIrlto dell’Aldila, (GHordano Bruno alla inaterla universale vivente. Proprio
Avicenna rappresenta, Insieme ad Äverroe, u12  ® de]l prımı DIU importantı di
riterimento di questa inea» (p 104)1 Tommaso d’Aquino che rappresenta la destra
aristotelica, fornisce una interpretaziıone di Aristotele che 10  — contraddice le verıta
di fede In lui l’intelletto qualche (8KY2] che appartıene all’anıma 1n modo tale che
11011 cun OISanoOo (G)183{° lo DOSSCSSONO le tre POTENZE dell’a-
nl1ma> (p 107)2 Viene ftormulata OS1 1n modo COomp1uto 1a cCONcezlonNne dell’anima
propria de] erist1anes1mo': l’anima forma de] OLDO spirituale, VVOTO ha
una dimensione che esula OLDO Paves] chiarisce qul che 1a ecrtica alla scolastica
da degli Umanıistı 110  - alla scolastica tomista, appunto alla Ssinlstra arlsto-
telica che continuera dominare oli insegnament! unlversitarl. Solo col Conecilio di
TIrento 1a Alosofia di Tommaso ha Tcevuto F1conNOoscImentoa generale nella Chiesa.
Questo capitolo importante DCI lo Sviluppo SUCCESS1IVO: «L/’opera di San Tommaso
ha riconciliato Alosofia teologia, 110  - rmuscita debellare 1a Ssinlstra arıistotelica
ı] determinismo astrologico, che nel secoli SUCCESSIVI hanno ASSUNTO forme differenti,
integrando le VUOWV CONOSCCENHNZEC sclentifiche nelle CONcCcezZ10nNn1 Alosofiche» (D 110)

capitoli da XI SO110 dedicati all’umanesimo. In particolare imer1to di Pa
ves]1 di scardinare l’interpretazione dominante che vede nell’umanesimo IMOVI- KACeNsSION!
ENTO quası anticristi1ano, iluminismeo ANTe litteram, <«NAatO interamente CO  - l’in-
tenzlone di rendere AUftONOMA 1a vita Civile della Chiesa Cattolica, 1a Alosofia della
AaLura dalla teologia, CO  — l’affermazione de]l primato della ragione sulla f€ d€>> (p
133) Paves] documenta abbondantemente CO  — dovizia di C1tazl1onı che QUESTO falso
S12 DCI Petrarca, ı] DPI1MO umanısta cap X) che DCI oli tr1 umanıst1 cristianı cap
XD Da QqUESTO di vista Drım1 umanılst1 ecr1iticano ı] determinismo naturalistico,
ditendono libero arbitrio 1a dignitä che dipendono fatto che l’uomo

Cre4tO immagıne somiglianza di Dio IB DOSSIaAMO O OS1 dalla della
Vislone personalista CONITO quella naturalistica.

I} XII capitolo dedicato Lutero alla rtiforma protestante. ACUTLAa SOTDICN-
dente 1a ettura di Paves] che coglie nella negazlone de]l libero arbitrio ı] cardine
dell’antropologia luterana. Che 110  - S12 una interpretaziıone arbitraria de] OSTTO Au
tOre lo documenta ı] Ritormatore STESSO rispondendo all’opera De IIhero ArbiIErIO di

(.At A BLOCH, Das Matertaltismusproblem, SPINE Geschichte Un SuDStanz, Frankfurt Maın 1985),
450-451

(.At A |OMMASO D’ÄQUINO, ({ itd Adel’intelletto COMNLFO olt AvEYFOLSTL, Milano ZU0U, 1ı

5351531

Angelo Pizzetti

Recensioni

dell’uomo, affermavano che l’intelletto attivo è unico per tutti gli uomini e che ogni 
evento terreno, in particolare il destino umano, è scritto nelle stelle. Sarà soprattutto 
Tommaso nel XIII secolo a formulare un aristotelismo compatibile con la visione 
cristiana. Interessante il riferimento a Ernst Bloch che distingue una sinistra e una 
destra aristotelica: «Esiste una linea che da Aristotele non porta a Tommaso e allo 
spirito dell’Aldilà, ma a Giordano Bruno e alla materia universale vivente. Proprio 
Avicenna rappresenta, insieme ad Averroè, uno dei primi e più importanti punto di 
riferimento di questa linea» (p. 104)1. Tommaso d’Aquino che rappresenta la destra 
aristotelica, fornisce una interpretazione di Aristotele che non contraddice le verità 
di fede. In lui l’intelletto è qualche cosa che appartiene all’anima ma in modo tale che 
«non possegga alcun organo corporeo come lo posseggono le altre potenze dell’a-
nima» (p. 107)2. Viene formulata così in modo compiuto la concezione dell’anima 
propria del cristianesimo: l’anima umana è forma del corpo ma è spirituale, ovvero ha 
una dimensione che esula dal corpo. Pavesi chiarisce qui che la critica alla scolastica 
da parte degli Umanisti non è alla scolastica tomista, ma appunto alla sinistra aristo-
telica che continuerà a dominare gli insegnamenti universitari. Solo col Concilio di 
Trento la filosofia di Tommaso ha ricevuto un riconoscimento generale nella Chiesa. 
Questo capitolo è importante per lo sviluppo successivo: «L’opera di San Tommaso 
ha riconciliato filosofia e teologia, ma non è riuscita a debellare la sinistra aristotelica e 
il determinismo astrologico, che nei secoli successivi hanno assunto forme differenti, 
integrando le nuove conoscenze scientifiche nelle concezioni filosofiche» (p. 110).

I capitoli da IX a XI sono dedicati all’umanesimo. In particolare il merito di Pa-
vesi è di scardinare l’interpretazione dominante che vede nell’umanesimo un movi-
mento quasi anticristiano, un illuminismo ante litteram, «nato interamente con l’in-
tenzione di rendere autonoma la vita civile della Chiesa Cattolica, la filosofia della 
natura dalla teologia, e con l’affermazione del primato della ragione sulla fede» (p. 
133). Pavesi documenta abbondantemente con dovizia di citazioni che questo è falso 
sia per Petrarca, il primo umanista (cap. X) che per gli altri umanisti cristiani (cap. 
XI). Da questo punto di vista i primi umanisti criticano il determinismo naturalistico, 
difendono il libero arbitrio e la dignità umana che dipendono dal fatto che l’uomo 
è creato a immagine e somiglianza di Dio. Li possiamo porre così dalla parte della 
visione personalista e contro quella naturalistica.

Il XII capitolo è dedicato a Lutero e alla riforma protestante. È acuta e sorpren-
dente la lettura di Pavesi che coglie nella negazione del libero arbitrio il cardine 
dell’antropologia luterana. Che non sia una interpretazione arbitraria del nostro Au-
tore lo documenta il Riformatore stesso rispondendo all’opera De libero arbitrio di 

1	 Cit. di E. Bloch, Das Materialismusproblem, seine Geschichte und Substanz, Frankfurt am Main 1985, 
480-481. 

2	 Cit. di Tommaso d’Aquino, Unità dell’intelletto contro gli averroisti, Milano 2000, 81. 



FManno Pavesi, POCO FNeENnO Al angelo EHOMO SOHTANTO U particelia Ha natura?

Erasmo da Rotterdam CO  - l’opera De arbitrio, affermando: «Inoltre di una

(8NY2] t1 odo srandemente t1 applaudo: di VEIC, solo fra tuttl, affrontato 1a VT

questlone, cruclale C106, importunarmı CO  — tr1 problemi fuor] luogo,
(G)1R{5 ı] papato, ı] PurgatorIio, le indulgenze USC simili scliocchez7ze DIU che VOTC

questlon! CO  — Cul finora quası tutt1 mM1 hanno dato Invano 1a CaCccla. TIu, soltanto
C  y ha]l VIStO ı] cardine de]l varl problemi ha]l affrontato 1a questione ecruclale» (p 155)

La questlone cruclale appunto quella de]l libero arbitrio. La conterma che QquUESTO
fosse ı] de]l problema DCI Lutero l’abbiameo anche fatto che de]l 120 volum!ı
CO  — migliaia di pagıne pubblicata Welmar, la Weimarer Ausgabe, che 61 DOSSONO far
risalire al riformatore, Lutero nel 155 / dichilara d tconoscerne solo due ı] De EYDO

ArbiIErIO Catechismo. Questo dice 1a centralitäa 1a portata che QquUESTO problema
VV DCT lu1 CCO DCI Lutero 1a volonta (G)1R{5 una bestia da s 0)1282] che DUO
OSSCTC cavalcata da Dio da SAaLana. «L 10  — nella “{l acolta scegliere cercarsı u12  ®

de] due cavalieri, bens] SO110 cavalieri combattersi ’un l’altro DCI ottenerla DOS
sederla» (p 156)4 L’uomo dunque u12  ® STITUMENTO Dass1vo da una volonta
superlore. In lui domina pOo1 una concezlone dell’uomo che dopo ı] PDECCALO originale

totalmente “carne” alla CONCUPISCENZA u11 visione che
definire “biologica”» (p 161) 1a Cul Salvez7a dipende interamente dall’arbitrio d
DIio La separazlione fra fede rag1one, oltre che OSSCTC 1a prima fase della deelle-
HIZZAZION E richiamata da Benedetto AVI Regensburg cfr 160) da lato NSa
1a possibilitä di arrıvare alla CONOSCCENZAa di DIio partendo dalla ragione dalla natura,
dall’altro CONSECENTE 11112  ® SViluppo della Ssclenza completamente AUFEONOMAUOTSUGICM Nel] capitolo I17 Paves] demolisce l’immagine di Rinascimento (G)1R{5 DO
illuminata che avrebbe CO  — le superst1z10n1 de] Medioevo: l’astrologia domina
ı] pensiero ad KWYZI SPCSSO una Vislone imeccanleclistica della realta. Filippo
Melantone favorisce 1a diffusione dell’astrologia che com1incla ad OSSCTC insegnata
Wittemberge nel V I secolo CO  — Lutero ALICOTLA 1n vita.

Pietro Pomponazzl, considerato ’ultimo scolastico, DCI (..assırer ı] DPI1MO ilumi-
nlsta (p 167)>, perche prescinde completamente da cCONcez10N1 trascendenti dalla
teologia, NSa V’esistenza di spirıtı immateriali, dell’immeortalita dell’anima de]l libero
arbitrio, DCL Cul unlcıta de] causale esclude che, ACCANTLO alla sfera del
1a determinazione universale, 1a quale NnO1 chiamiamo "natura”, LO Ssussistere una

regione qualsiasıi che 61 SOtLragsa tale determinazione>» (pp 167-168)6 In SOSTANZAa
dinanzi alla Aatura DOSSIaAMO dire‘ «F qu1!>. I} mondoa 110  - SCO110.

Leonardo Da Vinc1 61 rende CONTO delle Iinesattez7ze de] SAaDECIC unıversitarıo pr1

(.At A M ARTIN LUTERO, H ArbiErio (1525) CUTLA A de Michelis Pintacuda, lorino 1995, 416
Ihid., 125

Cir. (LASSIRER, Individuo nella JAılosofid del KINASCHHENTO, Firenze 19/4, 152

Ihid., 1/0

557532

Ermanno Pavesi, Poco meno di un angelo. L’uomo soltanto una particella della natura?

Re
ce

ns
io

ni

Erasmo da Rotterdam con l’opera De servo arbitrio, e affermando: «Inoltre di una 
cosa ti lodo grandemente e ti applaudo: di avere, solo fra tutti, affrontato la vera 
questione, il punto cruciale cioè, senza importunarmi con altri problemi fuori luogo, 
come il papato, il Purgatorio, le indulgenze e cose simili – sciocchezze più che vere 
questioni – con cui finora quasi tutti mi hanno dato invano la caccia. Tu, e soltanto 
tu, hai visto il cardine dei vari problemi e hai affrontato la questione cruciale» (p. 155) 

3. La questione cruciale è appunto quella del libero arbitrio. La conferma che questo 
fosse il cuore del problema per Lutero l’abbiamo anche dal fatto che dei 120 volumi 
con migliaia di pagine pubblicata a Weimar, la Weimarer Ausgabe, che si possono far 
risalire al riformatore, Lutero nel 1537 dichiara di riconoscerne solo due: il De servo 
arbitrio e il Catechismo. Questo dice la centralità e la portata che questo problema 
aveva per lui. Ecco per Lutero la volontà umana è come una bestia da soma che può 
essere cavalcata da Dio o da satana. «E non è nella sua facoltà scegliere o cercarsi uno 
dei due cavalieri, bensì sono i cavalieri a combattersi l’un l’altro per ottenerla e pos-
sederla» (p. 156)4. L’uomo è dunque uno strumento passivo mosso da una volontà 
superiore. In lui domina poi una concezione dell’uomo che dopo il peccato originale 
è totalmente “carne” e soggetto alla concupiscenza – «una visione che potremmo 
definire “biologica”» (p. 161) – la cui salvezza dipende interamente dall’arbitrio di 
Dio. La netta separazione fra fede e ragione, oltre che essere la prima fase della deelle-
nizzazione richiamata da Benedetto XVI a Regensburg (cfr. p. 160) se da un lato nega 
la possibilità di arrivare alla conoscenza di Dio partendo dalla ragione o dalla natura, 
dall’altro consente uno sviluppo della scienza completamente autonoma.

Nel capitolo XIII Pavesi demolisce l’immagine di un Rinascimento come epoca 
illuminata che avrebbe rotto con le superstizioni del Medioevo: l’astrologia domina 
il pensiero e ad essa consegue spesso una visione meccanicistica della realtà. Filippo 
Melantone favorisce la diffusione dell’astrologia che comincia ad essere insegnata a 
Wittemberg nel XVI secolo con Lutero ancora in vita.

Pietro Pomponazzi, considerato l’ultimo scolastico, per Cassirer è il primo illumi-
nista (p. 167)5, perché prescinde completamente da concezioni trascendenti e dalla 
teologia, nega l’esistenza di spiriti immateriali, dell’immortalità dell’anima e del libero 
arbitrio, per cui «questa unicità del nesso causale esclude che, accanto alla sfera del-
la determinazione universale, la quale noi chiamiamo “natura”, possa sussistere una 
regione qualsiasi che si sottragga a tale determinazione» (pp. 167-168)6. In sostanza 
dinanzi alla natura possiamo dire: «È tutto qui!». Il mondo non è segno. 

Leonardo Da Vinci si rende conto delle inesattezze del sapere universitario e pri-

3	 Cit. di Martin Lutero, Il servo arbitrio (1525), a cura di F. de Michelis Pintacuda, Torino 1993, 416. 
4	 Ibid., 125.
5	 Cfr. E. Cassirer, Individuo e cosmo nella filosofia del Rinascimento, Firenze 1974, 132. 
6	 Ibid., 170.



Angelo |Z7e11|

vilegia le CONOSCCENHNZEC acqulisıite CO  - 1a pratica delle artı meccaniche. Ma QUESTO
SCINDIE DIU ad affermarsi ı] modello della macchina, imnaterl1a DIU mOovimento,
DCI spilegare 1a AaLura 1n chiave quantıitativa, 1a vVislione che vedeva
nelle forme nelle GSSCIHZC 1a chiave d ettura della realta. Tutte le qualitä 110  - tracu-
C1bili 1n erm1inı] matematıcı quantitativı VENSONO escluse. Nella Aatura 10  — C1 SOL10

DIU serarchie ı] mondoa 110  - DIU ConNcepIto DCI l’uomo, tutt1 fenomen!, (G)1R{5

tutt1 pezz1 che COMMNDONSONO un macchina, hanno lo STESSO valore. La metafora della
AaLura (G)1R{5 macchina applattısce Ogn1 differenza ontologica fra oli esser], DCL Cul
ı] Alosofo Francesco Bacone interpretera 1a stor1a delle artı (G)1R{5 della stor1a
naturale.

Ne] ALV capitolo trov1amo che (‚artes10 DCI entfare di rispondere queste CO11-

cez10n1 imonIiste che riducono applattiscono 1a realta ad una dimensione, introduce
dualismo radicale che 10  — 11110 dannoso dal di vista dell’evoluzione de]l

penstiero. Anche qu1 Paves1 coglie ı] u de] problema. (‚artes10 afferma V’esisten-
d due SOSTAaNZE, distinguendo fra vr EXLENSA, caratteri1zzata all’estensione nello

Spazlo, ver COGLANS che caratter1zza esclusivamente l’uomo. differenza de]l Alosofi
precedenti identifica l’anima solo CO  — 1a dimensione razionale, dunque NSa l’anima
vegetatıva l’anima sensI1it1va. T utta 1a realta materiale, compresIi oli esser] vivent] ı]
OLDO 110, sarebbero totalmente soggett1 leggi naturali tutt1 ol]i Oorganısmı 10  —

sarebbero altro che macchine. Alla ver COGLANS spetterebbe solo l’attivita razionale
CONSCIa, mentfre alla ver PXTEHSA ı] estO [ COMNSCSUCHNZA abbiamo una splega-
zione imeccanılecIistica de] vegetali, degli anımali de]l OLDO 110, rompendo ’unita
PSICOsomatıca dell’uomo rendendo autonomı due ampbiti problematica ntera- KACeNsSION!
z10ne. Se oli anımali 10  — hanno anıma sensit1va, 10  — SOL10 Capacı di soffrire, DCI Cul
61 introduce scrupoli 1a Vvivisezlone. Nicola Stenone eriticheräa quesie teorle.
La negazlione dell’anima vegetatıva sensI1it1iva ADIC le alla negazlone anche di
quella razionale. A] STESSO di “intelligenza artificiale” sugger1sce l’idea che le
funziloni intellettive DOSSONO OSSCTEC riprodotte da COMPULEI>» (p 180)

Ne] capitolo abbiamo lo SViluppo CcoOerentfe di quest] presupposti. Arnold
Geulincx CO  — la teor1a dell’occasionalismo, DCI CUul l’attivita mentale quella de]l COTL-

sarebbero coordinati solo 1n quanto DIio ’autore dell’una dell’altra, tormula
1a metafora che ı] OTIDO l’anima due orologi DIio l’orologiaio. Questa
STESSAa metafora viene ripresa da Nicolas Malebranche Gottfried Wilhelm Leibniz.
Quest’ultimo DCI capıre 1a s1incronla de]l due orologi, OTIDO anıma, esclude CO11-

fra loro (G)1R{5 anche 1a possibilitä che l’Orologiaio I Ssincron1771 continuamente,
dunque 61 risolve ad affermare una armonl1a prestabilita. Anche Leibniz rihuta le
AULCOUSC di fatalismo «risulta ditficile immagınare (G)183{° Vl’attivita psichica 07 OSSCTC

libera 61 svolge parallelamente process1 SsOoMmatıcı che SOL10 regolati loro volta da
leggi meccaniche>» (p 188) Baruch Spinoza ASSUNMNE la pOosizione DIU COeTrentfe radi-
cale dove ver CORLLANS vr PXIEHSA 10  — sarebbero due SOSTANZE 1a manıifestazione

53355533

Angelo Pizzetti

Recensioni

vilegia le conoscenze acquisite con la pratica delle arti meccaniche. Ma questo porta 
sempre più ad affermarsi il modello della macchina, ovvero materia più movimento, 
per spiegare tutta la natura in chiave quantitativa, e superare la visione che vedeva 
nelle forme e nelle essenze la chiave di lettura della realtà. Tutte le qualità non tradu-
cibili in termini matematici e quantitativi vengono escluse. Nella natura non ci sono 
più gerarchie e il mondo non è più concepito per l’uomo, ma tutti i fenomeni, come 
tutti i pezzi che compongono una macchina, hanno lo stesso valore. La metafora della 
natura come macchina appiattisce ogni differenza ontologica fra gli esseri, per cui 
il filosofo Francesco Bacone interpreterà la storia delle arti come parte della storia 
naturale.

Nel XIV capitolo troviamo che Cartesio per tentare di rispondere a queste con-
cezioni moniste che riducono e appiattiscono la realtà ad una dimensione, introduce 
un dualismo radicale che non è meno dannoso dal punto di vista dell’evoluzione del 
pensiero. Anche qui Pavesi coglie il cuore del problema. Cartesio afferma l’esisten-
za di due sostanze, distinguendo fra res extensa, caratterizzata dall’estensione nello 
spazio, e res cogitans che caratterizza esclusivamente l’uomo. A differenza dei filosofi 
precedenti identifica l’anima solo con la dimensione razionale, dunque nega l’anima 
vegetativa e l’anima sensitiva. Tutta la realtà materiale, compresi gli esseri viventi e il 
corpo umano, sarebbero totalmente soggetti a leggi naturali e tutti gli organismi non 
sarebbero altro che macchine. Alla res cogitans spetterebbe solo l’attività razionale e 
conscia, mentre alla res extensa tutto il resto. Di conseguenza abbiamo una spiega-
zione meccanicistica dei vegetali, degli animali e del corpo umano, rompendo l’unità 
psicosomatica dell’uomo e rendendo autonomi i due ambiti e problematica l’intera-
zione. Se gli animali non hanno anima sensitiva, non sono capaci di soffrire, per cui 
si introduce senza scrupoli la vivisezione. Nicola Stenone criticherà queste teorie. 
La negazione dell’anima vegetativa e sensitiva apre le porte alla negazione anche di 
quella razionale. «Il concetto stesso di “intelligenza artificiale” suggerisce l’idea che le 
funzioni intellettive possono essere riprodotte da un computer» (p. 180).

Nel XV capitolo abbiamo lo sviluppo coerente di questi presupposti. Arnold 
Geulincx con la teoria dell’occasionalismo, per cui l’attività mentale e quella del cor-
po sarebbero coordinati solo in quanto Dio è l’autore dell’una e dell’altra, formula 
la metafora che paragona il corpo e l’anima a due orologi e Dio l’orologiaio. Questa 
stessa metafora viene ripresa da Nicolas Malebranche e Gottfried Wilhelm Leibniz. 
Quest’ultimo per capire la sincronia dei due orologi, corpo e anima, esclude un con-
tatto fra loro come anche la possibilità che l’Orologiaio li sincronizzi continuamente, 
dunque si risolve ad affermare una armonia prestabilita. Anche se Leibniz rifiuta le 
accuse di fatalismo «risulta difficile immaginare come l’attività psichica possa essere 
libera se si svolge parallelamente a processi somatici che sono regolati a loro volta da 
leggi meccaniche» (p. 188). Baruch Spinoza assume la posizione più coerente e radi-
cale dove res cogitans e res extensa non sarebbero due sostanze ma la manifestazione 



FManno Pavesi, POCO FNeENnO Al angelo EHOMO SOHTANTO U particelia Ha natura?

d un ’ uniıca SOSTAaANZAa Egli 110  - AmMMettfe V’esistenza di DIio trascendente, Aatura
Dio coinciderebbero, 1n unlverso pantelisticamente inteso totalmente

alle leggi naturali funzionante 1n modo meccanıiclst1co deterministico. Julien Of-
fray de La ettrlie applica fino 1n fondo 1a metafora della macchina DCI 1a realta
DCT l’uomo spiegando le funziloni psichiche superl0r DCI di una STETUFuUra DIU
complessa de]l cervello.

I} AVI capitolo dedicato Thomas Hobbes considerato ı] fondatore della Ailo
sofla politica moderna: anche lui ha una visione meccanlecistica della Aatura dell’uo-
11} rttiene 1Nera ilusione libero arbitrio NSa 1a volonta OM appetito razionale
«COMNNLC appetito nell’uomo nella bestia 110  - OSSEerO 1a STESSAa WKONYTı))). (p 199)7 I}
Alosofo tormula 'OSs1 una antropologia rtiduzionistica onde 1a necessita di assoggettarsı
al srande Levlatano che lo Stato DCT garantıre la DAaCE., Paves] F1CONOSCE precise
miglianze de]l pensiero di Hobbes CO  - le teorle di Lutero, aggiungendo peroö questTe
anche la sAducia nell’autoritäa della Scrittura di fronte al pericoli delle controversle
presentI1 nel - { 14  ( m Pu:  O OSSCTEC anche VIStO (G)183{° DICECUISOIC della psicologia de]
profondo: oli uOom1n1] attribuiscono alla volonta loro pensler1 COM PpOrtameENtTO Inca-
Dacı di tconOoscerne 1a VT origine.

Nel] AVII capitolo Paves] 1n Schleiermacher TcoNnOscCe le Or1g1nı di una OV:

religiositä ondata sull’intulzione aul sentimento, dove ogn1 tvelazione SCINDIEC
qualcosa di singolare 10  — esiste una rtvelazione CO  — valore assoluto, dove anche 1a
conNcezlone di Dio personale 61 dissolve CO  — (} la cCONcezlonNne personale dell’uo-

che «diventa GSSCTEC fluido, una Aatura proprIia, prodotto 1n continuaUOTSUGICM trasformazione, di due forze CONFLrappOoste>» (D 217) che 110  - SO110 DIU, pero, (G)1R{5

1n Lutero, due esser] trascendenti, forze naturali, due istint1 oppostl, che antıcıpa
le interpretaz1ion1 dialettiche della realta della stor1a la cCONcezlonNne psicoanalitica
della lotta fra TOS Thanatos (p 216)

capitoli dal AVI al XII pPresentanO 1a CI1s1 dell’antropologia moderna, de
clinata da una serle di autor1l che hanno contribuito acl una visione deterministica
dell’uomo della realta: Nietzsche che CO  — l’annuncio della d DIio SdivinizZzd 1a
realta lascia l’uomo 1n mondo 1n Cul 11011 V1 SO110 che necess1ta>» (p 222)8

Darwıin CO  — l’approccio evoluzionistico ha favorito una CONcCezZlonNe DCI Cul l’uomo
vien rtidotto al s {  ( aspeLLO biologico. (1 (G)1R{5 COMNSCSUCNZA un cCONCcezZ1l0Ne
turalistica che pretende di eliminare ogn1 differenza fra event] naturali ed 2710111 U1114-

I} naturalismo NSa 1a distinzione Omı1sta fra 271011 271011 dell’uomeo:
SOL10 271011 quelle di Cul l’uomo, DCI di ragione volontä, padrone.
Mentre SOL10 271011 dell’uomo quelle indipendenti dalla {{l volontä, (G)1R{5 potrebbe
OSSCTC u11  ®

(At. A HOBBES, Liherta NECESSILA. Ouestiont velative libertä, NECESSILA CLASO, Milano ZU00, 1855

(.At A NIETZSCHE, Sala SCIEHZA Tdillı di Messina, Milano 201116, 145X-150

554534

Ermanno Pavesi, Poco meno di un angelo. L’uomo soltanto una particella della natura?

Re
ce

ns
io

ni

di un’unica sostanza. Egli non ammette l’esistenza di un Dio trascendente, ma natura 
e Dio coinciderebbero, in un universo panteisticamente inteso soggetto totalmente 
alle leggi naturali e funzionante in modo meccanicistico e deterministico. Julien Of-
fray de La Mettrie applica fino in fondo la metafora della macchina per la realtà e 
per l’uomo spiegando le funzioni psichiche superiori per mezzo di una struttura più 
complessa del cervello.

Il XVI capitolo è dedicato a Thomas Hobbes considerato il fondatore della filo-
sofia politica moderna: anche lui ha una visione meccanicistica della natura e dell’uo-
mo, ritiene mera illusione il libero arbitrio e nega la volontà come appetito razionale 
«come se appetito nell’uomo e nella bestia non fossero la stessa cosa» (p. 199)7. Il 
filosofo formula così una antropologia riduzionistica onde la necessità di assoggettarsi 
al grande Leviatano che è lo Stato per garantire la pace. Pavesi riconosce precise so-
miglianze del pensiero di Hobbes con le teorie di Lutero, aggiungendo però a queste 
anche la sfiducia nell’autorità della Scrittura di fronte ai pericoli delle controversie 
presenti nel suo tempo. Può essere anche visto come precursore della psicologia del 
profondo: gli uomini attribuiscono alla volontà i loro pensieri e comportamento inca-
paci di riconoscerne la vera origine.

Nel XVII capitolo Pavesi in Schleiermacher riconosce le origini di una nuova 
religiosità fondata sull’intuizione e sul sentimento, dove ogni rivelazione è sempre 
qualcosa di singolare e non esiste una rivelazione con valore assoluto, dove anche la 
concezione di un Dio personale si dissolve e con esso la concezione personale dell’uo-
mo che «diventa un essere fluido, senza una natura propria, prodotto in continua 
trasformazione, di due forze contrapposte» (p. 217) che non sono più, però, come 
in Lutero, due esseri trascendenti, ma forze naturali, due istinti opposti, che anticipa 
le interpretazioni dialettiche della realtà e della storia e la concezione psicoanalitica 
della lotta fra Eros e Thanatos (p. 216).

I capitoli dal XVIII al XXII presentano la crisi dell’antropologia moderna, de-
clinata da una serie di autori che hanno contribuito ad una visione deterministica 
dell’uomo e della realtà: Nietzsche che con l’annuncio della morte di Dio sdivinizza la 
realtà e lascia l’uomo in un mondo in cui «non vi sono che necessità» (p. 222)8. 

Darwin con l’approccio evoluzionistico ha favorito una concezione per cui l’uomo 
vien ridotto al suo aspetto biologico. Ciò porta come conseguenza una concezione na-
turalistica che pretende di eliminare ogni differenza fra eventi naturali ed azioni uma-
ne. Il naturalismo nega la distinzione tomista fra azioni umane e azioni dell’uomo: 
sono azioni umane quelle di cui l’uomo, per mezzo di ragione e volontà, è padrone. 
Mentre sono azioni dell’uomo quelle indipendenti dalla sua volontà, come potrebbe 
essere uno starnuto. 

7	 Cit- di T. Hobbes, Libertà e necessità. Questioni relative a libertà, necessità e caso, Milano 2000, 185..
8	 Cit. di F. Nietzsche, La gaia scienza e Idilli di Messina, Milano 201118, 148-150.



Angelo |Z7e11|

C‚on W ilhelm Max1ımiliam Wundt abbiamo 1a nascıta della psicologia sperimen-
tale moderna che portera negli ultim]ı decenni ne] DO delle neurosclenze alla CO11-

Vinzlone di molti speclalisti di OSSCTEC V1iCc1nN1 alla dimostrazione definitiva che
l’attivita psichica 10  — <arehbbe tro che funzione de] cervello. Paves] nel capitolo
InNOSTIra tutt1 limiti d questa presunz10ne, dal fatto che tutt’ 09gl 1a cosclenza esta

en1gma, alla distinzione ftondamentale fra neurosclenze (con risultati cert] delle
sclenze neurologiche), neurofllosofia (C10€ l’interpretazione de]l risultati delle ()-
sclenze DCL costrulre una UOWV: antropologia). Tanto 1a neurofllosofia che 1a Alosofia
della entfe crticano tre aspett1 ftondamentalji della Vislone dell’uomeo: l’identita DECL
sonale, l’oggettivitä particolarita della CONOSCCENZAa ı] libero arbitrio. Paves] InNOSTITA

1a debolez7za delle argomentazlıon! riduzionistiche.
Nel] capitolo s11] determinismo psicolog1c0 SCOPrTamo che 10  — solo Sigmund

Freud CO  — 1a y{l psicologia de]l profondo, anche (Justav Jung CO  - 1a psicologia
analitica hanno una Vislone naturalistica riduttiva dell’uomo. Per Freud «l’uomo
nulla di DIU , nulla d 1110 dell’animale>» (p 255)?, 110  - solo 61 schiera CONITO
V’esistenza di DIio personale, siudica assolutamente irrazionale ı] DINCIDIO che
61 debba ı] Drossimo (G)1R{5 stess]. Per Jung «Ja personalitä cosclente

pIU 11110 arbitrario della psiche collettiva>» (p 261)
I} XII capitolo prende 1n varlı tr1 modellji antropologici modern]. Da

Erich Fromm Carl Kogers e John W atson, 61 prende 1n considerazione l’antropolo-
ola fra determinismo biologico soclale, fino al Comportament1smo, dove ı] COMNUNE

determinatore 1a negazlone della DEISONA della y{l 1iberta. Marx considera V’es-
11 (G)183{° «l’insieme de]l rapporti sOc1lali» (p 266) DCI Cul 1a psicanalisi che KACeNsSION!

lui 61 ispira riduce l’uomo totalmente alla socleta misconoscendone 1a dimensione
interlore personale.

L’ultimo capitolo, fa bilancio de]l svolto, tconoscendo DIO
Dr10 nella negazlione della dimensione personale dell’uomo 1a radice della CI1s1 della
modernita. La Iucida profetica DE di Guardini, LA fine dell’epoca modernd, 914
VV F1CONOSCIUTO nella modernita un epoca 10  — crlstiana 10  — antl-cristlana. Per
lu1 ı] nazionalsoclalismo 110  - rappresenta ’ultima manifestazione della disumanıita
solo l’inizio, 1n quanto 1a modernita ha Preteso di scrollarsıi di dosso 1a Rivelazione
cristiana mantenendo valor] da questa introdotti, (G)1R{5 1a dignitä della DEISONA.,
Ma quest]1 valor] diventano evident] solo alla luce de]l (ristianes1mo: 1a negazlone di
QqUESTO lungo andare alla SCOMMDACsa di quelli. Altri autor1, (G)1R{5 Friedrich

(.At A FREUD, ({a difficolta Aella DSICOANALIST, In Übpere di Stigmund Freud-vol , lorino
1976, 661

JUNG, SIYMLLUFA dell’inconscto, In ÖÜbpere, vol /, lorino 1995, 251
11 (.At Adi.K MARX, Testsu Feuerbach, Feuerhach MarXx Engels, Materialismo Atalettico n aterialismo

$IOFICO, CULIA A Fabro, Bresc1la 1962, 85

5355535

Angelo Pizzetti

Recensioni

Con Wilhelm Maximiliam Wundt abbiamo la nascita della psicologia sperimen-
tale moderna che porterà negli ultimi decenni nel campo delle neuroscienze alla con-
vinzione di molti specialisti di essere vicini alla dimostrazione definitiva che tutta 
l’attività psichica non sarebbe altro che funzione del cervello. Pavesi nel XX capitolo 
mostra tutti i limiti di questa presunzione, dal fatto che a tutt’oggi la coscienza resta 
un enigma, alla distinzione fondamentale fra neuroscienze (con i risultati certi delle 
scienze neurologiche), e neurofilosofia (cioè l’interpretazione dei risultati delle neuro-
scienze per costruire una nuova antropologia). Tanto la neurofilosofia che la filosofia 
della mente criticano tre aspetti fondamentali della visione dell’uomo: l’identità per-
sonale, l’oggettività e particolarità della conoscenza e il libero arbitrio. Pavesi mostra 
tutta la debolezza delle argomentazioni riduzionistiche.

Nel XXI capitolo sul determinismo psicologico scopriamo che non solo Sigmund 
Freud con la sua psicologia del profondo, ma anche Gustav Jung con la psicologia 
analitica hanno una visione naturalistica e riduttiva dell’uomo. Per Freud «l’uomo 
nulla di più è, e nulla di meno dell’animale» (p. 255)9, e non solo si schiera contro 
l’esistenza di un Dio personale, ma giudica assolutamente irrazionale il principio che 
si debba amare il prossimo come se stessi. Per Jung «la personalità cosciente è un 
segmento più o meno arbitrario della psiche collettiva» (p. 261)10. 

Il XXII capitolo prende in esame vari altri modelli antropologici moderni. Da 
Erich Fromm a Carl Rogers e John Watson, si prende in considerazione l’antropolo-
gia fra determinismo biologico e sociale, fino al comportamentismo, dove il comune 
determinatore è la negazione della persona e della sua libertà. Marx considera l’es-
senza umana come «l’insieme dei rapporti sociali» (p. 266)11, per cui la psicanalisi che 
a lui si ispira riduce l’uomo totalmente alla società misconoscendone la dimensione 
interiore personale.

L’ultimo capitolo, il XXIII, fa un bilancio del percorso svolto, riconoscendo pro-
prio nella negazione della dimensione personale dell’uomo la radice della crisi della 
modernità. La lucida e profetica opera di Guardini, La fine dell’epoca moderna, già 
aveva riconosciuto nella modernità un’epoca non cristiana se non anti-cristiana. Per 
lui il nazionalsocialismo non rappresenta l’ultima manifestazione della disumanità ma 
solo l’inizio, in quanto la modernità ha preteso di scrollarsi di dosso la Rivelazione 
cristiana mantenendo i valori da questa introdotti, come la dignità della persona. 
Ma questi valori diventano evidenti solo alla luce del Cristianesimo: la negazione di 
questo porta a lungo andare alla scomparsa di quelli. Altri autori, come Friedrich 

9	 Cit. di S. Freud, Una difficoltà della psicoanalisi, in Opere di Sigmund Freud 1915-1917, vol. 8, Torino 
1976, 661.

10	 C. G. Jung, La struttura dell’inconscio, in Opere, vol. 7, Torino 1993, 281.
11	 Cit. di.K. Marx, Tesi su Feuerbach, in Feuerbach – Marx - Engels, Materialismo dialettico e materialismo 

storico, a cura di C. Fabro, Brescia 1962, 83. 



FManno Pavesi, POCO FNeENnO Al angelo EHOMO SOHTANTO U particelia Ha natura?

(L.ramer, IMOSTIranO limiti della CONOSCCNZA sclentifica crticano le teorle tIrOoDpPpO
semplicistiche dell’evoluzione quando pretendono d splegare 1a vita (G)1R{5 scaturıta
da un SUCCEsSsSIONE d event] casuali. Per Noam Chomsky, 1a complessitä dell’uomo
rappresenta VOTO miracolo biologico. Un Alosofo (G)1R{5 Ludwig Wittgenstein T1CO-

ordine logico sogg1acente S12 alla realta che pensiero 11O Lo psichlatra
viennese Viktor Frank] identifica nel problema de] significato 1a questlone di fondo
dell’uomo, DCT Cul 1a Logoterapia-analisı esistenziale che lui fonda, DCL valore dato
al significato de]l vVivere l’apertura alla trascendenza, DUO uon diritto OSSCTEC de
Ainita umanıst1ica. La conclusione di Pavesi1, quale ochiasmo che spiega titolo una

cCltazlione de]l Concilio Vaticano L1 «L u0omöo 1n verıta 10  — sbaglia TconNnOscers] SUPE-
rlore alle USC corporali considerars] DIU che soltanto una particella della AaLura

elemento aANON1IMO della cC1itta Uu1ana>> (p 287)
Quello di Paves] di antropologia, avVvincente documentato. Non

61 limita dare 1a {{l interpretaziıone degli autorl che richiama, documenta CO  —

dovizia d cC1ltazl1on] ı] loro penslero. 51 vede all’opera MAesSTFrO S12 DCI 1a capacıta
d sintes1 di tematiche vastiıssıme, S12 DCL ı] pregio di cogliere subito di Ogn1 AUTOTE

della questlone, ı]u de]l problema, l’elemento che illumina ı] pensiero.
u12  ® studio che aluta ripensare maolti luoghi cCOomMun1 10  — haU di tconoscere

le responsabilitä dell’attuale cCONcezlonNne antl-cristiana ad autor1l (G)183{° Lutero. Non
C& libro “politicamente corretto” maschera inisure maolti autor1l
portatl 0gg1 1n palmo di 114110 anche nell’ambito della teologia, OM Freud Jung,
considerati “mnostr1 Ssacrl] intoccabili”. CCO Invece u12  ® psichlatra che 10  — ha ı] CO112-UOTSUGICM plesso di inferiorita di cert1 teologi modern]! di fronte quest] autor1, manıifesta
fondamenti antropologici che DOssiamo dire disumani, l’umano implica 1a 1bertäa
1a trascendenza. In INteologico, Alosofico sclentifico dove domina Ormal
1a deellenizzazione 1a negazlione dell’anima, Paves] 10  — teme d GSSCTEC fuor] moda
ditendendo spada tratta V’esistenza d un anıma spirituale, razionale libera, de
dicando divers] capitoli pensiero CCO, tconoscendone ı] valore tondativo. (erto
perÖ ı] CENTTO DOSIt1VO della “{l antropologia 1a della DEISONd che avvlene
solo col (.ristl1anes1imo. In Paves] trov1amo l’affermazione della 1bertäa dell’uomo che
SVanılsce CO  - lo Svanıre della “{l alla trascendenza che nello sguardo di (r
STO 'Ova 1a {{l dignita irriducibile. Egli risulta 1n s1intonla CO  - magıstero della
Chiesa fino Papa Francesco, rivelando anche qul 1a ettura distorta che 61 DUO fare
dell’enciclica Laudato \A cogliendo Invece ı] CENTTO de] problema, dove «V’apertura
alla trascendenza diventa 1a condizione imprescindibile DCI inquadrare COrrettamentfe
1a questione ambientale>» (p 28) Sorprende scoprire 1n u12  ® psichlatra 1a lucidita de]l
pensiero cattolico che 11112 Iincontrare 1n maolti teologi! Forse DOsSsiamMO tIrOovare
ı] pensiero rassuntivo dell’antropologia di Paves] DPropri0 1n un frase della Laudato

12 (.At A ( AuUdium SDES,

536536

Ermanno Pavesi, Poco meno di un angelo. L’uomo soltanto una particella della natura?

Re
ce

ns
io

ni

Cramer, mostrano i limiti della conoscenza scientifica e criticano le teorie troppo 
semplicistiche dell’evoluzione quando pretendono di spiegare la vita come scaturita 
da una successione di eventi casuali. Per Noam Chomsky, la complessità dell’uomo 
rappresenta un vero miracolo biologico. Un filosofo come Ludwig Wittgenstein rico-
nosce un ordine logico soggiacente sia alla realtà che al pensiero umano. Lo psichiatra 
viennese Viktor Frankl identifica nel problema del significato la questione di fondo 
dell’uomo, per cui la Logoterapia-analisi esistenziale che lui fonda, per il valore dato 
al significato del vivere e l’apertura alla trascendenza, può a buon diritto essere de-
finita umanistica. La conclusione di Pavesi, quale chiasmo che spiega il titolo è una 
citazione del Concilio Vaticano II: «L’uomo in verità non sbaglia a riconoscersi supe-
riore alle cose corporali e a considerarsi più che soltanto una particella della natura o 
un elemento anonimo della città umana» (p. 287)12. 

Quello di Pavesi è un trattato di antropologia, avvincente e documentato. Non 
si limita a dare la sua interpretazione degli autori che richiama, ma documenta con 
dovizia di citazioni il loro pensiero. Si vede all’opera un maestro sia per la capacità 
di sintesi di tematiche vastissime, sia per il pregio di cogliere subito di ogni autore il 
punto della questione, il cuore del problema, l’elemento che illumina tutto il pensiero. 
È uno studio che aiuta a ripensare molti luoghi comuni e non ha paura di riconoscere 
le responsabilità dell’attuale concezione anti-cristiana ad autori come Lutero. Non è 
certo un libro “politicamente corretto”. Smaschera senza mezze misure molti autori 
portati oggi in palmo di mano anche nell’ambito della teologia, come Freud e Jung, 
considerati “mostri sacri intoccabili”. Ecco invece uno psichiatra che non ha il com-
plesso di inferiorità di certi teologi moderni di fronte a questi autori, e ne manifesta i 
fondamenti antropologici che possiamo dire disumani, se l’umano implica la libertà e 
la trascendenza. In un panorama teologico, filosofico e scientifico dove domina ormai 
la deellenizzazione e la negazione dell’anima, Pavesi non teme di essere fuori moda 
difendendo a spada tratta l’esistenza di un’anima spirituale, razionale e libera, e de-
dicando diversi capitoli al pensiero greco, riconoscendone il valore fondativo. Certo 
però il centro positivo della sua antropologia è la scoperta della persona che avviene 
solo col Cristianesimo. In Pavesi troviamo l’affermazione della libertà dell’uomo che 
svanisce con lo svanire della sua apertura alla trascendenza e che nello sguardo di Cri-
sto trova la sua dignità irriducibile. Egli risulta in sintonia con tutto il magistero della 
Chiesa fino a Papa Francesco, rivelando anche qui la lettura distorta che si può fare 
dell’enciclica Laudato si’ e cogliendo invece il centro del problema, dove «l’apertura 
alla trascendenza diventa la condizione imprescindibile per inquadrare correttamente 
la questione ambientale» (p. 28). Sorprende scoprire in uno psichiatra la lucidità del 
pensiero cattolico che vorremmo incontrare in molti teologi! Forse possiamo trovare 
il pensiero riassuntivo dell’antropologia di Pavesi proprio in una frase della Laudato 

12	 Cit. di Gaudium et spes, 14.



Angelo |Z7e11|

\YA C1ltata: «] /’essere 110, benche anche process1 evolutivi, una

novıta 10  — plenamente spiegabile dall’evoluzione di altrı S1stem1 apert]. UOgnuno di
NnOo1 dispone 1n SE d un’identita personale 1n srado di entfrare 1n dialogo CO  — oli tr1
CO  - DIio STESSO La capacıta d riflessione, ı] ragionamento, la creativita, l’interpreta-
z10Ne, V’elahborazione artıstica d altre capacıta originali IMNOSIFTAaANO una singolaritä che
trascende ’ambito fAsico biologico. La novıta qualitativa implicata dal SUOTSCIC di
OSSCTC personale all’interno dell’universo materlale DIESUDDONEC un ’ azlione diretta di
DIio, una peculiare chiamata alla vita alla relazione di Iu tro partıre
da]l test1 biblici, consideriamo 1a DEISONA (G)1R{5» che 10  — DUO mal GSSCTITC T1-
dotto alla categorla di OSSELLO>» (p 32)13

Angelo Pizzetti

KACeNsSION!

15 (.At A Laudato $t, Sı

55/537

Angelo Pizzetti

Recensioni

si’ citata: «L’essere umano, benché supponga anche processi evolutivi, comporta una 
novità non pienamente spiegabile dall’evoluzione di altri sistemi aperti. Ognuno di 
noi dispone in sé di un’identità personale in grado di entrare in dialogo con gli altri e 
con Dio stesso. La capacità di riflessione, il ragionamento, la creatività, l’interpreta-
zione, l’elaborazione artistica ed altre capacità originali mostrano una singolarità che 
trascende l’ambito fisico e biologico. La novità qualitativa implicata dal sorgere di un 
essere personale all’interno dell’universo materiale presuppone un’azione diretta di 
Dio, una peculiare chiamata alla vita e alla relazione di un Tu a un altro tu. A partire 
dai testi biblici, consideriamo la persona come soggetto, che non può mai essere ri-
dotto alla categoria di oggetto» (p. 32)13. 

Angelo Pizzetti

13	 Cit. di Laudato si’, 81.


